Etude biblique 03 — Comment muscler sa foi ?

Eglise Vie Nouvelle
Ve e Praclamer ¢ Evangile Ensemble

Plan:
1. Bilan de la condition physique spirituelle
2. Anatomie du muscle — définir la foi par I'identité en Christ
3. Cardio-training — Vaincre I'inquiétude
4. Renforcement par la Parole — la discipline de la langue
5. Résistance — Persévérer dans I'épreuve
6. Conclusion

1. Bilan de la condition physique spirituelle:
Qu’est-ce que la foi ?

Définition du Larousse : Adhésion totale de I'homme a un idéal qui le dépasse, a une croyance religieuse. Toute
adhésion ferme et fervente de I'esprit a quelque chose. Confiance absolue que I'on met en quelqu'un, quelque chose
: J'ai une foi totale en lui, en ses capacités.

Définition de la Bible : Paul dans son épitre aux Hébreux indique que « ’lafoi est la ferme assurance des choses que I'on
espeére, la démonstration de celles qu’on ne voit pas ». Cela veut dire que nous avons la foi dans le seul et véritable

Dieu mais pourtant, nous ne le voyons pas !
Donc avant de faire notre bilan et de vouloir muscler notre foi, il est important de bien comprendre ce qu’est la foi !

La foi chrétienne, loin d’étre un état statique ou une simple adhésion intellectuelle, est présentée comme une force,
un élément essentiel du chrétien qui peut fluctuer selon les événements et les personnes. La parole nous dit que la foi
est si importante que sans elle, on ne peut avoir accés a Dieu et lui plaire « ]Or, sans la foi, il est impossible d'étre
agréable a Dieu, car il faut que celui qui s'approche de lui croie que Dieu existe et qu'il recompense ceux qui le
cherchent. .

Question : quel sont les trois fondements selon Paul dans son lépitre aux Corinthiens ‘?

1) Lafoi
2) L'espérance
3) L'amour

D’ou vient la foi ?

Posons-nous la question : d’ol vient notre foi ? Paul déclare que « Lé\insi la foi vient de ce que I’'on entend et ce que I’'on
entend vient de la parole de Dieu.‘ ». Cela veut dire que la foi n’est pas quelque chose que nous pouvons obtenir nous-

mémes, ce n’est pas innée ni le résultat d’études supérieures ou d’une quéte spirituelle. C'est un don de Dieu, immérité
et totalement gratuit de Sa part comme la parole I'indique « ]En effet, c'est par la grdce que vous étes sauveés, par le
moyen de la foi. Et cela ne vient pas de vous, c'est le don de Dieu. Ce n'est pas par les ceuvres, afin que personne ne
puisse se vanter. ‘». C’est Dieu, conscient de notre incapacité a avoir la foi par nos propres forces qui nous la donne

avec sa grace et sa miséricorde et par |’assistance du Saint Esprit. L'écoute de la parole est donc importante parce que
la foi ne peut venir que s’il y a un message a croire et si I’'on croit dans le message, on croit forcément dans le messager
car Jésus est la parole vivante.

Question : résumer le schéma de la foi en deux étapes ?
1) Cestundon de Dieu
2) Il vient de Sa parole

Pourquoi avoir la foi ?

Commenté [JC1]: Hébreux
11.1

'{Commenté [JC2]: Hébreux

|
|

T { Commenté [JC3]: 1Corinthie

ns 13.13

| Commenté [JC4]: Romains
10.17

| Commenté [JC5]: Ephésiens
2.8-9




C’est un moyen trés simple de distinguer, de séparer ceux qui lui appartiennent et les autres. Car nous pouvons avoir
la foi en des idéaux, en une personne, en des valeurs mais ce n’est pas Dieu ! Paul nous le rappelle, |sans la foi,
impossible de plaire a Dieu\ I C’est aussi une source de bénédiction de la part du Seigneur pour ceux qui le cherchent.

Mais attention a ne pas rechercher la foi juste pour avoir des bénédictions en retour. Rappelons-nous que Dieu aime
bénir ceux qui lui obéissent et lui sont fidéles.

Exemple dans la parole ol Jésus s’adresse a une femme pécheresse et lui dit « ]Ta foi t’a sauvée, va en
paix !‘». Cet épisode se déroule pendant le repas de Jésus chez un pharisien, une femme pécheresse

vient lui laver les pieds avec ses larmes puis répandre du parfum sur ses pieds. Tout en enseignant
Simon sur I'amour, il donne un apergu de la récompense de la foi. Elle a cru en Jésus-Christ et Dieu a
récompensé sa foi.

La foi est aussi ce qui permet de tenir ferme dans I’épreuve et jusqu’a la fin. Car par la foi, nous savons que nous vivrons
au ciel avec Dieu et pour toujours. Pierre nous le rappelle dans son épitre « ’Vous I’‘aimez sans I’avoir vu, vous croyez
en lui sans le voir encore et vous vous réjouissez d’une joie indescriptible et glorieuse parce que vous obtenez le salut
de votre dme pour prix de votrefoi.] ». Comment pourrions croire une chose aussi incroyable et miraculeuse si ce n’est

par la foi ?

Question : que nous enseigne la femme pécheresse ?
1) Lafoi de cette femme révele une confiance totale et humble en Jésus, qui se manifeste par un amour
sincére et une repentance profonde. Elle nous enseigne qu’une foi authentique ne reste pas
théorique, mais s’exprime par des actes qui découlent d’une relation personnelle avec Christ.

Qui sont les héros de la foi ?

Dans ’Hébreux 11L qui est souvent le chapitre des héros de la foi, on retrouve plusieurs figures de |’histoire de la bible

qui ont fait preuve de foi.

e Abel, qui par la foi offre un sacrifice qui plaira a Dieu (v4).

e Noé, qui par la foi est averti par Dieu du déluge et suit les directives pour construire I'arche (v7).

e Abraham, qui par la foi, quitta sa maison pour partir sans savoir ou. Puis accepta de sacrifier son fils (v8-17).

e Moise, qui par la foi, refusa d’étre appelé fils de la fille de pharaon. Puis, confiant dans la foi, il mena le peuple
hébreu hors de I'esclavage d’Egypte (v24-27).

e Rahab, qui par la foi, fut sauvée lors de la prise de Jéricho car elle avait accueilli les espions avec bienveillance
et confiante dans le dieu des juifs (v31).

Tout ce chapitre donne un apercu des actes que la foi permet, souvent des actes héroiques tel que fermer la gueule
des lions, résister a la fournaise, échappé a la persécution, récupéré miraculeusement etc. Mais plus proche de nous,
ces héros de la foi sont aussi ces parents qui ont eu confiance dans la promesse de Dieu pour leur bébé mal en point,
cette grand-meére qui n’a jamais abdiqué devant sa petite-fille qui avait un comportement d’autodestruction et I'a
amené a connaitre Jésus et changer, ce pére qui ne s’est jamais plaint de son travail, trouvant la joie dans ce que
I’Eternel pourvoyait aux besoins de sa famille.

Question : qui peut devenir un héros de la foi ?

1) Tout chrétien véritable peut devenir un héros de la foi, pas seulement les grandes figures de la Bible :
Dieu se plait a agir a travers des personnes ordinaires qui lui font confiance et lui obéissent
aujourd’hui. Jésus nous le dit « lCeIui qui croit en moi fera aussi les ceuvres que je fais, et il en fera de
plus grandes.\ ».

La foi est-elle un des fondements de la vie du chrétien authentique ?

Sans la foi en Jésus, nous ne pouvons avoir de part avec Dieu. Nous croyons en |’existence de Dieu par la foi ! Dans le
monde, énormément de personne ont une vague idée ou connaissance de Dieu, Paul nous rappelle bien la révélation
de Dieu est connue de tous\ « car ce qu'on peut connaitre de Dieu est évident pour eux, puisque Dieu le leur a fait

connaitre. 20En effet, les perfections invisibles de Dieu, sa puissance éternelle et sa divinité, se voient depuis la création

Etudes Bibliques 03 — Ploérmel Janvier 2026
Comment muscler sa foi

Commenté [JC6]: Hébreux
11.6

[Commenté [JC7]: Luc 7.50 J

Commenté [JC8]: 1Pierre
1.8-9

Commenté [JCI]: Hébreux
11.1-40

Commenté [JC10]: Jean
14.12

Commenté [JC11]: Romains
1.19-20




du monde, elles se comprennent par ce qu'il a fait. Ils sont donc inexcusables, ». Mais en aucun cas, ils ne donnent la
place d’honneur que Dieu mérite dans leurs vies. Sans la foi, il est impossible d’avoir une véritable relation avec Jésus
qui « }est le chemin, la vérité et la vie, nul ne vient au Pére que par moi\». Jésus est I'objet de notre foi et nous permet

donc 'acces a Dieu le Pére.

Ainsi la foi, si nous la comprenons bien nous donne la possibilité d’étre authentique avec nous-méme, conscient de
notre imperfection et un coeur sincére tourné vers Dieu et les autres. Cela nous donne la liberté de parole pour
annoncer la bonne nouvelle. La liberté d’accepter les périodes de doutes, de découragement et de les vivre sans
culpabilité. Avec la foi, il est donc possible de douter tout en restant fermement attaché a Dieu.

« La foi est une connaissance ferme et certaine de la bienveillante volonté de Dieu envers nous, fondée
sur sa promesse gratuite en Jésus-Christ, révélée a notre entendement et affermie dans notre cceur par
le Saint-Esprit. »

Jean Calvin

La foi est donc I'un des fondements de la vie du chrétien authentique, car elle le relie a Dieu dans une relation

Question : est-ce que la foi est un don ou une capacité ?
1) Les deux mon capitaine ! (clin d’ceil a Louis de Funés). La bible nous montre que la foi est a la
fois un don de Dieu et une capacité que le chrétien est appelé a exercer.
a. Undon :|Ia foi vient de Dieu, qui prend l'initiative et rend possible la relation avec lui|
b. Une capacité a exercer : le chrétien est ensuite ’appelé a vivre, grandir et persévérer
dans cette foi, méme au milieu des épreuves.

Questions : est-ce que la foi peut se développer comme un muscle ?

1) Oui, lafoi peut se développer comme un muscle : elle grandit a mesure que nous nous appuyons
sur notre identité en Christ, en comprenant qui nous sommes en Lui. Elle se renforce lorsque
nous apprenons a vaincre I'inquiétude et a marcher avec confiance malgré les circonstances. En
I’exercant par la Parole et en disciplinant nos paroles et nos pensées, elle devient plus solide et
vivante. Enfin, la foi gagne en résistance lorsque nous persévérons dans I'épreuve, prouvant sa
force et sa maturité dans la durée.

2. Anatomie du muscle — I'identité en Christ comme socle de puissance spirituelle :
Avant de parler comment muscler notre foi, il nous faut prendre conscience de notre nature de chrétien.

Question : guelle est la nature du chrétien ?

1) « lEt vous n'avez point regu un esprit de servitude, pour étre encore dans la crainte; mais vous
avez reg¢u un Esprit d'adoption, par lequel nous crions: Abba ! Pére ! L'Esprit lui-méme rend
témoignage a notre esprit que nous sommes enfants de Dieu. Or, si nous sommes enfants, nous
sommes aussi héritiers: héritiers de Dieu, et cohéritiers de Christ, si toutefois nous souffrons avec
lui, afin d'étre glorifiés avec lui.|»

Le fait d’accepter Christ, d’avoir la nouvelle naissance n’est pas un simple changement de statut Iégal devant Dieu mais
une accession a une « position royale ». Nous sommes appelés a régner avec Christ comme nous le rappelle ce passage
de I'apOtre Jean « lHeureux et saints ceux qui ont part a la premiere résurrection! La seconde mort n'a pas de pouvoir
sureux, mais ils seront prétres de Dieu et de Christ et ils régneront avec lui pendant 1000 ans. l». Entant qu’étre humain,

| Commenté [JC17]: Apocaly

nous sommes naturellement faibles et misérables mais en tant que cohéritiers de Christ, nous pouvons et devons
prendre I'autorité spirituelle pour refuser au diable de dominer sur nous. Nous ne sommes pas des mendiants
spirituels, nous prenons conscience des privileges et des responsabilités liés au rang de « Fils du Roi ». Cette
perspective doit nous amener a muscler notre confiance et notre foi lors des confrontations avec I'adversité.

Etudes Bibliques 03 — Ploérmel Janvier 2026
Comment muscler sa foi

Commenté [JC12]: Jean
14.6

Commenté [JC13]: Romains
10.17

s2.8

{ commenté [JC14]: Ephésien }

Commenté [JC15]: Romains
10.17

Commenté [JC16]: Romains
8.15-17

pse 20.6




L’action du Saint-Esprit est le moteur invisible de cette croissance. C’'est I’assistant spirituel indispensable qui permet
une vie intérieure riche. On ne peut muscler sa foi uniguement par notre propre volonté mais en coopérant avec
I’Esprit de Dieu qui habite dans notre cmuﬂ. L’Esprit Saint nous bénit continuellement et nous donne des outils pour
développer notre foi :

L’assistance car |'Esprit Saint viendra nous aider, nous accompagner tout au long de notre vie de chrétien,
Jésus le rappelle a ses disciples qu’il « brierai le Peére, et il vous donnera un autre consolateur, afin qu’il
demeure éternellement avec vous/ ». Luc nous le dit aussi, en citant Jésus dans ses écrits que « vous|

recevrez une puissance, le Saint-Esprit survenant sur vous, et vous serez mes te’moins.‘ ». Avoir le

Commenté [JC18]: 1Corinth
iens 6.19

{ commenté [JC19]: Jean }

14.16

I'assistance du Saint-Esprit ne se limite pas a de I'exceptionnel, mais implique aussi le courage, I'audace,
la confiance, la clairvoyance, I'aptitude et I'autorité. Le disciple de Christ a besoins de ces dons, de ces
qualités pour travailler dans le mandat que Jésus nous a confié.

La vie spirituelle avec I'Esprit Saint pour le chrétien est une vie accompagnée, guidée et fortifiée par
I’esprit de Dieu, qui habite en lui et agit au quotidien tel que nous le présente Paul « ’Or nous, nous n'avons
pas regu l'esprit du monde, mais I'Esprit qui vient de Dieu, afin que nous connaissions les choses que Dieu
nous a données par sa grﬁce.\ ». Par I'Esprit, nous apprenons a marcher selon la volonté de Dieu, a étre

transformé intérieurement et a persévérer malgré les épreuves. Le Saint-Esprit éclaire la Parole, produit
du fruit dans le caractere et donne la force d’un témoignage fidele comme le rapporte le prophéte Zacharie
« ke n’est ni par la puissance, ni par la force mais par mon Esprit, dit I’Eternel.‘ ». Il n’est pas une simple

influence, mais une présence vivante et personnelle dans la relation avec Dieu.

L’union avec Dieu par I'Esprit Saint est rendue possible et vivante par I’action du Saint-Esprit, qui nous unit
a Christ et nous fait participer a la vie méme de Dieu, Paul le souligne dans son épitre « ]Pour vous, vous ne
vivez pas selon la chair, mais selon I'esprit, si du moins I'Esprit de Dieu habite en vous. Si quelqu'un n'a pas
I'Esprit de Christ, il ne lui appartient pas. Et si Christ est en vous, le corps, il est vrai, est mort a cause du
péché, mais l'esprit est vie a cause de la justice.\». Par I’Esprit, Dieu demeure en nous et nous demeurons

en lui, établissant une relation profonde, personnelle et transformante. Cette communion ne repose pas
sur nos efforts, mais sur I'ceuvre intérieure de I'Esprit qui nous fait vivre comme des fils et des filles de
Dieu. Ainsi, I'Esprit est le lien vivant de notre communion avec le Pére et le Fils comme nous le rappelle
L’enseignement par I'Esprit Saint a été donné par Dieu pour nous enseigner et nous conduire dans la
vérité, afin que notre foi soit éclairée et affermie. Il agit intérieurement pour nous faire comprendre la
Parole, rappeler les enseignements de Jésus «lMais le consolateur, I'Esprit Saint, que le Pére enverra en
mon nom, vous enseignera toutes choses, et vous rappellera tout ce que je vous ai dit. \» et nous donner le

discernement spirituel. Par lui, la connaissance de Dieu n’est pas seulement intellectuelle, mais vécue dans
une relation personnelle. Ainsi, I’Esprit nous forme jour aprées jour, nous rendant capable de marcher selon
la volonté de Dieu et c’est Jean qui nous en parle « lQuand le consolateur sera venu, I'Esprit de vérité, il
vous conduira dans toute la vérité; car il ne parlera pas de lui-méme, mais il dira tout ce qu'il aura entendu,
et il vous annoncera les choses a venir.‘ ».

La paix surnaturelle par I'Esprit Saint est une paix surnaturelle, indépendante des circonstances, qui garde
notre cceur et nos pensées méme au milieu des épreuves, Paul nous I'explique « lEt I'affection de la chair,
c'est la mort, tandis que l'affection de l'esprit, c'est la vie et la paix;| ». Elle ne vient pas de I'absence de

problémes, mais de la présence de Dieu qui agit intérieurement par son Esprit. Cette paix profonde est le
fruit d’une relation vivante avec Dieu et d’une confiance renouvelée en lui. Par le Saint-Esprit, nous
apprenons a demeurer dans le repos et I'assurance que Dieu est a I'ceuvre tel que décrit dans la parole
« lNe vous inquiétez de rien; mais en toute chose faites connaitre vos besoins a Dieu par des priéres et des
supplications, avec des actions de grdces. Et la paix de Dieu, qui surpasse toute intelligence, gardera vos
cceurs et vos pensées en Jésus Christ. \».

| Commenté [JC28]: Philippie

Ainsi, il est vital de comprendre que notre nature chrétienne, basé sur I'identité de Christ nous ouvre les portes a une
autorité naturelle pour affronter et vaincre les obstacles sur notre chemin. Et nous le faisons « au nom de Jésus ! » car
c’est Lui, au travers de nous qui rend la victoire possible. Cette identité nouvelle n’est pas théorique, elle est rendue
vivante et efficace par I'action du Saint-Esprit qui habite en nous. L’Esprit nous rappelle qui nous sommes en Christ,

Etudes Bibliques 03 — Ploérmel Janvier 2026
Comment muscler sa foi

Commenté [JC20]: Actes
1.8

iens 2.12

{ commenté [3€21]: 1Corinth }

Commenté [JC22]: Zacharie
4.6

| Commenté [JC23]: Romains }

8.9-10

14.20

| Commenté [JC24]: Jean }

14.26

| Commenté [JC25]: Jean }

{ commenté [JC26]: Jean }

16.13

Commenté [JC27]: Romains
8.6

ns 4.6-7




nous enseigne, nous fortifie et nous conduit dans la vérité. Par lui, nous marchons dans une relation profonde avec
Dieu, méme au cceur des combats et des épreuves. Ce n’est donc ni par nos propres forces ni par nos capacités, mais
par la puissance de Dieu en nous que nous avangons avec assurance. Vivre pleinement notre identité en Christ, c’est
accepter de dépendre chaque jour du Saint-Esprit et de marcher dans la victoire qu’il nous donne.

3. Cardio-training — Vaincre I'inquiétude :

Nous avons défini ce qu’était notre muscle, qui n’est rien d’autre que la connaissance de notre identité et de son
moyen d’action via I'Esprit Saint. Mais comme tout muscle, il peut y avoir des contrariétés, des blessures et de la
paresse musculaire. Nous avons vu que le muscle de la foi peut varier, en progressant ou en régressant selon comment
nous recevons l'action du Saint-Esprit, les circonstances et les épreuves. Mais comme tout muscle, il faut pouvoir le
solliciter, I’entrainer pour qu’il soit plus endurant.

Nous passons maintenant au cardio-training : il ne s’agit pas seulement d’étre fort sur un effort court, mais d’étre
stable dans la durée, dans la respiration chrétienne, dans le rythme spirituel comme Paul nous encourageait « J/e cours
vers le but, pour remporter le prix de la vocation céleste de Dieu en Je’sus—Christ.\ ». Dans la vie chrétienne, I'un des

ennemis majeurs de cette endurance, c’est I'inquiétude. Elle essouffle I'ame, coupe le souffle de la priere, détourne le
regard de Christ, et finit par fatiguer le « cceur » intérieur.

Qu’est-ce que I'inquiétude ?

Définition du Larousse : Etat affectif pénible causé par la crainte, I'appréhension, l'incertitude : Etre rempli

d'inquiétude.

L'inquiétude est une forme de surcharge : elle ajoute du poids mental et émotionnel a ce que nous portons déja. Or,
si la foi est un muscle, I’endurance spirituelle dépend fortement de la maniére dont nous gérons cette charge. Hors
nous avons défini ce qu’est la foi et cette définition est en totale contradiction avec I'inquiétude. Nous savons que
malgré I'absence tangible de preuves, Dieu est aux commandes et agit en notre faveur. L'inquiétude vient saper cette
ferme assurance comme les vagues usent les falaises de maniere insidieuse. Quand le doute prend le dessus, la crainte
s’empare de nos émotions et nous pousse a surréagir, a prendre de mauvaises décisions, a dire de mauvaises paroles,
les proverbes nous enseignent que « L’homme peut rabattre I'inquiétude qui est dans son cceur, mais une bonne parole
la fera tourner en joie.l » et le prophete Esaie cite I'Eternel en disant « \N’aie pas peur, car je suis moi-méme avec toi.

Ne promene pas des regards inquiets, car je suis ton Dieu. Je te fortifie, je viens a ton secours, je te soutiens par ma
main droite, la main de la justice.‘ ».

Question : I'inquiétude peut-elle m’aider a améliorer ma vie et mon guotidien ?
1) Non :I'inquiétude peut parfois nous pousser a étre plus vigilant, mais elle n’ajoute rien de bon
par elle-méme et finit surtout par nous épuiser. Jésus le rappelle : « \Qui de vous, par ses
inquiétudes, peut ajouter une coudée a la durée de sa vie? \». Dans notre cardio-training de la

foi, la bonne voie consiste a remplacer I'inquiétude par la priere : « lNe vous inquiétez de rien;
mais en toute chose faites connaitre vos besoins a Dieu... \». C’est ainsi que notre coeur gagne en

endurance spirituelle et regoit une paix qui garde nos pensées.

Comprenons que l'inquiétude est similaire a I'essoufflement de notre coeur. Elle va nous oppresser, nous empécher
de respirer et de donner le meilleur de nos capacités. Notre meilleur coach qui soit, Jésus lui-méme a posé le diagnostic
mais nous a donné aussi la solution. Dans le Sermon sur la montagne, Jésus s’adresse a des disciples, a une foule qui
vivait dans un monde incertain (domination romaine, pauvreté importante, oppression du pouvoir religieux,
incertitude sur le messie etc.). Il ne donne pas un simple conseil de bien-étre, il pose le diagnostic et propose la thérapie

de foi « |C'est pourquoi je vous dis: Ne vous inquiétez pas pour votre vie de ce que vous mangerez, ni pour votre corps,

En disant que nous devons ne pas nous inquiéter, Jésus n’est pas dans le déni de la réalité ou de I'angélisme béat mais
il expose une réalité concrete. Il n’occulte pas les besoins ni les problemes qui sont bien réels mais il expose une
confusion : lorsque I'inquiétude gouverne, les besoins deviennent maitres et Dieu devient secondaire. On se laisse

Etudes Bibliques 03 — Ploérmel Janvier 2026
Comment muscler sa foi

Commenté [JC29]: Philippie
ns 3.14

Commenté [JC30]: Proverb
es 12.25

Commenté [JC31]: Esaie
41.10

Commenté [JC32]: Matthie
u6.27

{Commenté [JC33]: Philippie

ns 4.6

Commenté [JC34]: Matthie
u6.25




diriger par 'inquiétude de manquer. Cela ressemble a une respiration courte et saccadée: on ne prend plus de large
et profonde respiration. Tout se rétrécit au présent immédiat, et surtout a un futur anticipé et redouté.

A noter que I'inquiétude, comme le souligne le pasteur Edward T.Welch, n’est pas un péché si elle découle simplement
de notre humanité ou de préoccupations légitimes (méme pour un chrétien aguerri) mais si elle provient d’'un manque
de confiance volontaire (endurcissement du cceur), de notre irresponsabilité (rouler sous I'emprise de I'alcool) ou de
la culpabilité (peur de se prendre dans un adultére), cela devient une forme de péché.

Alors comme Jésus, posons-nous cette question « lQui de vous, par ses inquiétudes, peut ajouter une coudée a la durée
de sa vie ?\». Est-ce que I'inquiétude va changer mon probléme en solution, mes questions en réponses ? Autrement

dit, I'inquiétude promet le contréle d’une situation (de la mauvaise maniére) mais elle ne produit pas de résultat. Elle
consomme notre énergie sans générer de solution.

Notre exercice de cardio-training spirituel commence par reconnaitre que I'inquiétude est un effort couteux mais
stérile. Une dépense émotionnelle sans rendement. Jésus enfonce le clou en nous montrant que I'inquiétude n’est pas
seulement un probléme de pensées mais révele une lutte de confiance.

En lisant ce verset « L§i Dieu revét ainsi I'herbe des champs, qui existe aujourd’hui et qui demain sera jetée au four, ne
vous revétira-t-il pas a bien plus forte raison, gens de peu de foi ﬂ », on voit bien ce que veut dire le Seigneur, la

différence entre I'inquiétude et I'authentique préoccupation.

Question : quelle est la différence entre I'inquiétude et I'authentique préoccupation ?

1) Llinquiétude est une agitation intérieure qui immobilise et paralyse par I’action de la peur de ce que
nous ne pouvons contréler. Tandis que I'authentique préoccupation est une attention responsable qui
mobilise et pousse a I’action avec sagesse et confiance pour prévenir et anticiper. Se préoccuper de
maniére saine, c’est reconnaitre une situation réelle, chercher des solutions en remettant les moyens
et la solution entre les mains de Dieu. Le psalmiste nous encourage a cette attitude équilibrée
« [Recommande ton sort a I’Eternel, mets en lui ta confiance, et il agira ‘». Ainsi, 'authentique

préoccupation conduit a I’action et a la paix, alors que l'inquiétude nourrit la peur et I'impuissance.

L’expression « gens de peu de foi » n’est pas une insulte mais une invitation a grandir. Jésus ne dit jamais « gens sans
foi » mais « gens de peu de foi » car il s’adresse a des disciples qui croient mais dont la foi est encore fragile ou
immature, des débutants. L'expression apparait toujours dans un contexte d’inquiétude, de peur ou de manque de
confiance.

Il montre que la foi doit nous
amener a faire confiance a la
providence de Dieu, plutét que de

LSi Dieu revét ainsi I’herbe des
champs... ne vous vétira-t-il pas bien
plus, gens de peu de foi 4

Jésus enseigne sur I'inquiétude et la
confiance en Dieu pour les besoins
matériels (pain, vétements).

nmous illblu;étcl illut”cllltllt.

Il reproche aux disciples leur peur
excessive et leur manque de
confiance, soulignant que la foi les

Jésus calme la tempéte sur le lac de

Pourquoi avez-vous peur, gens de peu . . ,
q peur. g P Galilée ; les disciples sont effrayés

de foi #

plutégc de—ta panigue face—aux
dangers.

Jésus attire I'attention de Pierre
sur son doute et son manque de foi
actif, montrant que la foi permet
de réaliser I'impossible quand on

I |
parleventetlesvagues.

V\ussitét Jésus étendit la main... et lui | Pierre marche sur I'eau vers Jésus
dit : Homme de peu de foi, pourquoi | mais commence a couler quand il
as-tu douté 7 doute.

garde les yeux sur Lui.

| Commenté [JC35]: Matthie

u6.27

Commenté [JC36]: Matthie
u6.30

Commenté [JC37]: Psaumes
37.5

Commenté [JC38]: Matthie
u6.30

Commenté [JC39]: Matthie
u8.26

| Commenté [JC40]: Matthie

ul14.31

Il leur rappelle que la foi consiste a
ne pas se laisser dominer par
I'inquiétude, mais a se souvenir de
la puissance et de la provision de

Apres que les disciples s’'inquietent
de ne pas avoir de pain, Jésus les
reprend pour leur raisonnement

Pourquoi raisonnez-vous en vous-
mémes, gens de peu de foi, parce que
vous n’avez pas pris de pains ?1

+rA | hla
cernucosuric provicitc, .
Dieu.

Commenté [JC41]: Matthie
u16.8

Etudes Bibliques 03 — Ploérmel Janvier 2026
Comment muscler sa foi




Jésus met le doigt sur la réalité spirituelle : I'inquiétude est souvent le symptéme d’une foi qui manque d’endurance.
Pas forcément d’une foi inexistante : d’une foi courte, qui s’épuise vite, qui a du mal a tenir la distance. Voila pourquoi
I'image du cardio est pertinente : une foi « musclée » doit aussi étre une foi « endurante ».

Question : comment vaincre l'inquiétude ?

1) Vaincre I'inquiétude, c’est entrainer notre coeur a déplacer la charge vers Dieu au lieu de la ruminer,
comme un cardio spirituel régulier (priére ciblée + reconnaissance). « lNe vous inquiétez de rien; mais
en toute chose faites connaitre vos besoins a Dieu par des priéres et des supplications, avec des actions
de gréces ‘». Puis, de poser concretement ce qui nous oppresse : « ’déchargez-vous sur lui de tous vos

soucis, car lui-méme prend soin de vouﬁ ». En répétant ce transfert chaque jour, la paix de Dieu devient

| Commenté [JC42]: Philippie
ns 4.6

~

comme un souffle stable qui garde notre cceur et nos pensées.

Jésus ne nous dit pas de plus penser a rien mais de penser a autre chose en priorité « \Cherchez premierement le
royaume et la justice de Dieu; et toutes ces choses vous seront données par-dessus. Ne vous inquiétez donc pas du
lendemain; car le lendemain aura soin de lui-méme. A chaque jour suffit sa peine. \». L'inquiétude fonctionne comme

un aimant, elle attire constamment I'attention vers « toutes ces choses ». En aucun cas, Jésus nous dit que ces choses
sont inutiles mais qu’elles ne doivent pas étre a la premiéere place dans notre pensée. L'ordre est vital, notre cardio-
training spirituel, c’est d’apprendre a remettre dans I'ordre la justice du royaume de Dieu par rapport a nos pensées.
Et pas juste une fois mais chaque jour, régulierement !

Jésus ajoute une notion de temps qui peut s’apparenter a nos exercices de respiration. Souvent, on dit « prend le
temps de respirer » ou « prend une grand inspiration et lance toi » et c’est exactement cela. Prenons le temps de vivre
aujourd’hui en communion avec Dieu au lieu de vivre dans une anxiété angoissante, d’imaginer un lendemain inquiet.
Le souci du lendemain est une forme de prophétie sans révélation : on annonce un futur noir sans parole de Dieu. Le
Seigneur nous ramene a une foi quotidienne : la manne tombe jour aprés jour.

On I'a vu plus haut avec Paul et son exhortation dans la lettre aux Philippiens, il donne un schéma tres concret pour
augmenter notre cardio de la foi.

Ce verset est une salle de sport spirituelle en une phrase. Il contient une dynamique en trois temps :
1. Refuser I'inquiétude comme mode de vie (« ne vous inquiétez de rien »).
2. Transformer I'inquiétude en dialogue avec Dieu (« faites connaitre vos besoins a Dieu »).
3. Ajouter la reconnaissance (« avec des actions de graces »).

La reconnaissance est souvent oubliée. La reconnaissance n’est pas un “plus” optionnel dans la vie de foi : c’est un
régulateur intérieur. Quand l'inquiétude monte, le cceur spirituel s’"emballe comme un souffle court : les pensées
tournent en boucle, I'imaginaire scénarise le pire, et |a priére se réduit a une réaction de panique. La reconnaissance,
elle, agit comme une respiration profonde : elle ralentit le rythme, redonne de I'espace a I’'ame, et remet Dieu au
centre avant méme de traiter le probleme.

Ensuite, la reconnaissance empéche la priere de devenir une simple “liste d’'urgence”. Paul ne dit pas seulement «
Jfaites connaitre vos besoins a Dieu », mais il ajoute « avec des actions de grdces ». Cette précision est décisive :

remercier ne nie pas le besoin, mais il change la posture. Au lieu d’arriver devant Dieu comme si tout dépendait de
notre controdle, on vient comme des enfants qui se souviennent que le Pére a déja pourvu, déja guidé, déja soutenu.
La priére devient relationnelle, pas seulement fonctionnelle. Paul nous le rappelle « ’Persévérez dans la priere, veillez-
y dans une attitude de reconnaissance.‘ »

La reconnaissance est aussi une discipline de mémaoire spirituelle. Elle rappelle ce que Dieu a déja fait, et cela nourrit
I'espérance : si Dieu a été fidele hier, il n’a pas changé aujourd’hui. C'est exactement le mécanisme biblique du
“souvenir” : Israél est constamment appelé a se rappeler les délivrances passées pour faire face aux peurs présentes.
Dans nos vies, remercier revient a dire : “Seigneur, je ne comprends pas encore la suite, mais je n‘oublie pas ton
caractére de Pere aimant.”.

Enfin, la reconnaissance prépare le terrain a la paix. Paul enchaine aussitét : « [Et la paix de Dieu, qui surpasse toute
intelligence, gardera vos cceurs et vos pensées en Jésus Christ ‘». Autrement dit, la reconnaissance ne sert pas

Etudes Bibliques 03 — Ploérmel Janvier 2026
Comment muscler sa foi

| Commenté [JC43]: 1Pierre

k5.7

4

| Commenté [JC44]: Matthie
u 6.33-34

Commenté [JC45]: Philippie
ns 4.6

|

| Commenté [JC46]: Colossie
ns 4.2

|

Commenté [JC47]: Philippie
ns 4.7




seulement a étre “plus positif” : elle aligne le cceur sur Dieu, et cet alignement ouvre la porte a une paix qui protége
I'intérieur quand I'extérieur reste incertain. La foi s’entrafne ainsi : non en niant I'épreuve, mais en replagant, par
gratitude, la fidélité de Dieu au premier plan.

Ainsi nous pourrons étre comme nous encourage Paul « LSoyez toujours joyeux. Priez sans cesse, exprimez votre
reconnaissance en toute circonstance, car c'est la volonté de Dieu pour vous en Jésus—Christ.l » ou le psalmiste « Ve te

louerai, Eternel, de tout mon cceur, je raconterai toutes tes merveilles. \».

| Commenté [JC48]:

oniciens 5.16-18

1Thessal }

Un dernier axe pour vaincre I'inquiétude est donné par Pierre dans son épitre, lui qui pendant le ministere avec Jésus
voulait faire les choses par lui-méme et avec fougue et sans connaitre I'inquiétude.

]Pierre lui répondit : Seigneur, si c’est
toi, ordonne que j’aille vers toi sur
les eaux.l

Audace et courage spontané, mais
foi encore instable ; il agit sans
crainte, puis doute.

Pierre demande a marcher sur I'eau
vers Jésus au milieu de la tempéte.

]Pierre, I’ayant pris a part, se mit a

reprendre Jésus, et dit : A Dieu ne

plaise, Seigneur ! cela ne t’arrivera
pas.l

Ferveur et assurance mal orientées ;
Pierre parle avec autorité sans
discerner le plan de Dieu.

Jésus annonce sa souffrance et sa
mort ; Pierre s’y oppose vivement.

]Pierre prit la parole et lui dit : Quand
tous trouveraient en toi une
occasion de chute, ce ne sera jamais
mon cas.\

Confiance excessive en lui-méme ; il
affirme sa fidélité sans mesurer sa
faiblesse.

Jésus annonce que tous

I"abandonneront.

Zele et bravoure déclarée ; Pierre se
croit prét a tout, sans conscience de
son futur reniement.

L’Seigneur, lui dit Pierre, je suis prét a
aller avec toi et en prison et a la
mort.]

Jésus avertit Pierre de I'épreuve a
venir.

Lsimon Pierre, qui avait une épée, la
tira, frappa le serviteur du souverain
sacrificateur, et lui coupa l'oreille
droite. Ce serviteur s’appelait
Malchus.‘

Impulsivité et courage charnel ;
Pierre agit sans inquiétude ni
discernement spirituel.

Arrestation de Jésus au jardin de
Gethsémané.

Pierre, apres la PentecOte et I'action du Saint-Esprit changera completement et pourra dire « ’déchargez—vous sur lui
de tous vos soucis, car lui-méme prend soin de vouﬁ », ce qui était loin d’étre gagné auparavant avec Pierre. Le verbe

« se décharger » décrit une action concrete : il ne s’agit pas de “penser autrement” seulement, mais de déplacer un
poids. C’'est I'image d’un fardeau porté sur les épaules qui finit par courber le dos, ralentir la marche et couper le
souffle. Spirituellement, I'inquiétude agit pareil : elle surcharge I’dme, épuise I'attention, et finit par transformer la
priere en simple soupape émotionnelle. Pierre nous appelle donc a un effort volontaire : retirer le poids de I'intérieur
et le remettre a Christ. Le psalmiste nous le rappelle aussi « lRemets ton sort a I’Eternel, et il te soutiendra; il ne laissera
jamais chanceler le juste.\ ».

Ce transfert implique une distinction essentielle : prier n’est pas automatiquement se décharger. Beaucoup prient
“avec” leur fardeau, en tournant autour, en le décrivant, parfois méme en I'alimentant par la crainte; puis ils se
relévent et continuent a le porter comme si rien n’avait changé. Se décharger, au contraire, consiste a dire : “Seigneur,
cecin’est plus a moi a porter; je te le confie.” C'est un acte de foi, parce qu’il faut accepter une perte de contréle : tant
qu’'on garde le souci, on a l'impression de maitriser; quand on le dépose, on choisit la dépendance, c’est
« ]Recommande ton sort a I’Eternel, Mets en lui ta confiance, et il agira. \».

La raison donnée par Pierre est la clé théologique : « car lui-méme prend soin de vous ». Le transfert n’est donc pas
une irresponsabilité, mais une confiance relationnelle. Dieu ne nous demande pas de jeter nos soucis dans le vide : il
nous demande de les poser sur une Personne qui a la capacité, la sagesse et I'amour pour porter. On abandonne un
poids non parce qu’on nie la réalité, mais parce qu’on affirme une réalité supérieure : Dieu est Pere, et il prend soin
de ses enfants, nous ne devons pas oublier ce que dit Pierre « |[Humiliez-vous donc sous la puissante main de Dieu...
afin qu’il vous éléve au temps convenab/e] ».

Etudes Bibliques 03 — Ploérmel Janvier 2026
Comment muscler sa foi

9.2

Commenté [JC49]:

Psaumes

| Commenté [JC50]:

u 14.28-31

Matthie

| Commenté [JC51]:

u 16.21-23

Matthie

u 26.33-35

Commenté [JC52]:

Matthie

| Commenté [JC53]:

22.33

Luc

| Commenté [JC54]:

{ 18.10

Jean }

| Commenté [JC55]:

5.7

1Pierre }

55.23

Commenté [JC56]:

Psaumes

37.5

Commenté [JC57]:

Psaumes

| Commenté [JC58]:

5.6

1Pierre }




Dans I'analogie du cardio-training, ce geste est comme une respiration maitrisée au milieu de I'effort : inspirer
profondément (reconnaitre ce qui pése), expirer longuement (le remettre a Dieu). Plus ce geste est répété, plus il
devient “automatique” : au lieu de ruminer dés qu’une inquiétude apparait, nous apprenons a transférer. C’est ainsi
que I'endurance spirituelle se construit : non par I'accumulation d’efforts intérieurs, mais par I’habitude de remettre
le poids au bon endroit, jusqu’a ce que cela devienne un réflexe de foi.

Ce n’est pas un “coup” unique, mais un entrainement : certains soucis / problémes reviennent comme un point de
c6té douloureux revient dans I’effort physique. A chaque retour, on ne s’accuse pas; on répete le mouvement. C’est
précisément cela, muscler sa foi face a I'inquiétude : apprendre, encore et encore, a se décharger au lieu de s’épuiser,
parce que Dieu prend soin de nous.

Question : comment agir concrétement ?
1) Nommer le souci en une phrase courte (sans discours interminable) W
a. « ]Et quand vous priez, n'usez pas de vaines redites, comme ceux des nations, car ils s'imaginent
qu'ils seront exaucés en parlant beaucoup l»).

2) L'offrir a Dieu dans une priéere de remise (“Je te le confie, je le dépose sur toi”) 7

4. Renforcement par la Parole - la discipline de la langue

Apreés avoir entrainé notre « cardio spirituel » par la gestion de I'inquiétude, nous devons apprendre a nous renforcer.
Si l'inquiétude essouffle notre dme, les paroles mal contrélées la blessent et la sapent de I'intérieur. La langue est
I'instrument par lequel la foi s'exprime, se confesse, se proclame, mais aussi par lequel elle peut étre détruite. Notre
muscle de foi ne peut pas se renforcer si nous ne disciplinons pas ce qui sort de notre bouche.

Jésus nous enseigne que « lce qui entre dans la bouche va dans le ventre et s'élimine ; mais ce qui sort de la bouche
vient du cceur, et c'est cela qui rend I'homme impur ». Notre langue réveéle |'état de notre foi. Elle peut étre une arme

puissante pour proclamer la victoire en Christ, ou une arme de destruction contre nous-mémes et contre les autres.
Le renforcement par la Parole passe donc nécessairement par une discipline de la langue, car c'est par elle que nous
confessons notre identité en Christ, que nous affirmons notre foi, que nous bénissons ou maudissons.

Jacques, le frere de Jésus, consacre un passage entier au pouvoir de la langue. Il écrit : « V\insi la langue aussi est un
petit membre et elle en tire grand orgueil. Voyez, un petit feu embrase une grande forét. La langue aussi est un feu ;
c'est le monde d'iniquité que la langue. La langue est placée parmi nos membres, elle souille tout le corps et embrase
le cours de la vie, et elle est embrasée par | ’enfer\».

Cette image n'est pas une exagération poétique : elle décrit une réalité spirituelle. Une parole négative, une plainte
habituelle, une insulte prononcée, une calomnie murmurée — ces choses semblent anodines au moment, mais elles
s'accumulent, se répandent, et finissent par détruire notre propre foi et celle des autres.

Jésus le rappelle clairement : « ’car c'est du cceur que procédent les mauvaises pensées, les meurtres, les adulteres, les
fornications, les vols, les faux témoignages, les blasphemes j». Autrement dit, nos paroles ne font pas que révéler ce

| Commenté [JC64]: Matthie

qui est en nous ; elles renforcent ce qui est en nous. Si notre cceur est rempli de doute, nos paroles de doute vont
alimenter ce doute.

Question : pourquoi la langue est-elle si puissante ?

1) Parce que la langue exprime ce que croit le coeur. Si notre coeur croit au mensonge, a la faiblesse, a
I'abandon de Dieu, notre bouche le proclamera, et cette proclamation renforcera la croyance erronée.
Inversement, si notre langue confesse la vérité de Dieu, elle alimente une foi plus forte comme nous
I’enseigne Salomon «|La mort et la vie sont au pouvoir de la langue ; et celui qui l’aime en mangera les
fruits|»

Etudes Bibliques 03 — Ploérmel Janvier 2026
Comment muscler sa foi

{ commenté [JC59]: Matthie }

u6.7

Commenté [JC60]: 1Pierre
5.7

4.15

{ commenté [JC611: Jacques }

Commenté [JC62]: Matthie
u 15.17-18

3.5-7

{ commenté [JC63]: Jacques }

u 15.19

| Commenté [JC65]: Proverb

es 18.21




Trois maniéres de muscler sa foi — la confession de foi :

Paul écrit : « L§i tu confesses de ta bouche le Seigneur Jésus et si tu crois dans ton cceur que Dieu I'a ressuscité, tu seras
sauvé. Car c'est en croyant du cceur qu'on parvient a la justice, et c'est en confessant de la bouche qu'on parvient au
salut‘». Remarquons l'ordre : le coeur croit d'abord, puis la bouche confesse. Mais une fois la confession exprimée, elle

renforce la croyance du cceur. C'est un cycle vertueux : plus nous confessons la vérité, plus notre foi grandit.

Al'inverse, plus nous confessons le doute, la peur, le manque, et plus notre foi s'affaiblit. C'est pourquoi Salomon dit
T« ]La mort et la vie sont au pouvoir de la langue ; quiconque I'aime en mangera les fruits \». Les paroles de mort sont

celles qui tuent la foi : « Je n'y arriverai jamais », « Dieu m'a abandonné », « Je suis trop faible », « C'est impossible ».
Les paroles de vie sont celles qui affirment la réalité de Dieu : « Jésus m'a sauvé », « Dieu est avec moi », « En Christ,
je suis capable », « Rien n'est impossible a Dieu ».

Question : qu'est-ce qui donne du pouvoir a la parole ?
1) Ce qui donne du pouvoir a la parole, c'est la croyance du coeur. Une parole vide est sans effet. Mais
une parole accompagnée d'une foi sincere, méme simple, crée une réalité. Jésus dit a ses disciples :
«

C'est pourquoi je vous dis: Tout ce que vous demanderez en priant, croyez que vous l'avez regu, et
vous le verrez s’accomplir.‘». C'est la combinaison de la foi du coeur et de la parole exprimée qui crée

le changement.

Donc c’est une confession positive que nous déclarons et Jésus attend cela de notre part « Llésus lui dit : Si tu peux !
Tout est possible a celui qui croiﬁ ». C'est la prise en compte de ce que Dieu a dit sur nous. Pas une pensée positive

creuse, mais une affirmation de la vérité biblique appliquée a notre situation réelle. Pourquoi la confession ? Parce

que nos paroles extérieures renforcent nos convictions intérieures. Plus nous confessons la vérité de Dieu, plus notre
cceur s'en imprégne.

Commenté [JC66]: Romains
10.9-10

Commenté [JC67]: Proverb
es 18.21

|

Commenté [JC68]: Marc
11.24

Commenté [JC69]: Marc
9.23

| Commenté [JC70]: Romains
10.9-10

Je suis faible Au reste, fortifiez-vous dans le Seigneur, et par sa force toute-puissante‘

L'Eternel affermit les pas de I'hnomme, Et il prend plaisir & sa voie; S'il tombe, il n'est pas

Dieu m'a oublié , . . .
terrassé, Car I'Eternel lui prend la ma/n,‘

C'est impossible Tout est possible a celui qui croiﬁ
et, depuis toujours, il a voulu que nous devenions ses fils par Jésus-Christ. Il a voulu cela
Je suis rejeté dans sa bonté. Alors chantons la gloire de Dieu pour la grandeur de ses bienfaits ! Il

nous les donne généreusement par son Fils trés aimé.‘

Cette discipline ne consiste pas a nier la réalité des difficultés, mais a mettre la réalité de Dieu au-dessus des
circonstances. David le faisait constamment dans les Psaumes. Traqué par Salil, poursuivi, seul, il crie : « [L’I:‘ternel est

pronongant ces paroles, David ne changeait pas immédiatement ses circonstances, mais il affermissait sa foi et sa
confiance. Sa langue devenait un outil de victoire intérieure.

Trois maniéres de muscler sa foi - le silence stratégique :
Les proverbes sont une source d’enseignements intéressants car on y trouve des perles de sagesses.

Question : le silence est d’or et la parole d’argent est un proverbe de la bible ?

1) Non, I'expression « Le silence est d’or et la parole est d’argent » n’est pas un proverbe biblique, c’est
un adage populaire qui valorise la prudence dans la parole. Cependant, la Bible souligne elle aussi la
sagesse du silence et I'importance de bien parle : « Celui qui retient ses paroles connait la science, Et
celui qui a I'esprit calme est un homme intelligent. ‘Méme un insensé, quand il se tait, passe pour sage
, celui qui ferme ses lévres est un homme intelligent. ‘» Ce verset montre que le silence peut protéger,

éviter les erreurs et refléter la sagesse, tout comme la Bible insiste sur le pouvoir de la langue
lorsqu’elle proclame la vérité. Ainsi, bien parler et savoir se taire sont tous deux des attitudes que Dieu
valorise.

Etudes Bibliques 03 — Ploérmel Janvier 2026
Comment muscler sa foi

| Commenté [JC71]: Ephésien
$6.10

Commenté [JC72]: Psaumes
37.23-24

Commenté [JC73]: Marc
9.23

| Commenté [JC74]: Ephésien
s 1.5-6 (Parole de Vie)

| Commenté [JC75]: Psaumes
27.1

| Commenté [JC76]: Proverb
es 17.28




Si la parole positive renforce la foi, le silence au mauvais moment la détruit. Il y a un temps pour parler et un temps
pour se taire. Le silence stratégique signifie :

e Ne pas proclamer le doute : quand vous étes dans l'incertitude, le doute ou la peur, fermez votre bouche.
Attendez d'avoir regu une parole claire de Dieu avant de la proclamer. David comprenait cela : «L/e disais: Je
veillerai sur mes voies, De peur de pécher par ma langue; Je mettrai un frein a ma bouche, Tant que le méchant
sera devant moi. Je suis resté muet, dans le silence; Je me suis tu,| ». De méme, Job, au cceur de sa souffrance

| Commenté [JC77]: Psaumes

extréme, a reproché a ses amis de trop parler et d’annoncer le doute. Il a dit : « ‘Quant d vous, mes amis, vous
forgez des mensonges, vous étes tous des médecins incompétents. Ah ! si vous gardiez le silence ! Alors vous
seriez sages. [». Mais avant cela, il a attendu, écouté, cherché a comprendre la sagesse de Dieu plutot que de

| Commenté [JC78]: Job 13.4-

répandre son incertitude autour de lui.

e Ne pas donner voix au probléme : Quand vous énumérez sans fin vos difficultés, quand vous répétez votre
peur a quiconque veut I'entendre, vous renforcez intérieurement ce sentiment d'impuissance. La parole a du
pouvoir : elle crée une réalité mentale et spirituelle. Proverbes nous avertit : «|L'insensé met en dehors toute
sa passion, Mais le sage la contient. ‘». Autrement dit, verbaliser chaque peur, chaque doute, chaque

probléme, c'est les rendre plus réels et plus puissants. La sagesse consiste a retenir ses paroles, a les filtrer, a
ne pas transformer chaque pensée en proclamation publique.

e Ne pas contredire la Parole : Parfois, vous recevez une parole de Dieu — une promesse, une direction, un
encouragement — et immédiatement, vous la contredisez par vos paroles : « Ca ne marchera jamais », « C'est
trop beau pour étre vrai », « Je ne suis pas digne ». Ces paroles sont comme des épées qui tuent la graine que
Dieu a semée en vous. Jésus |'enseigne par la parabole du semeur : « ’Celui qui a regu la semence dans les
pierres, c'est celui qui entend la parole et la regoit aussitét avec joie ; seulement il n'a pas de racine en lui-
méme, il est 'hnomme d'un moment, et des que Il'affliction ou la persécution survient a cause de la parole, il y
trouve une occasion de chute{ ».

La parole de Dieu a besoin de silence pour germer. Elle a besoin que vous ne la contredisiez pas immédiatement. Si
Dieu a parlé, taisez-vous et laissez sa parole faire son ceuvre. Comme le dit Paul : « ]/\/Ia parole et ma prédication ne
reposaient pas sur les discours persuasifs de la sagesse, mais sur une démonstration d’Esprit et de puissance|». Alors
quand faut-il se taire ? Quand nous sommes dans une émotion forte (colére, peur, découragement), attendons avant
de parler d'une décision ou d'une critique. Quand nous ne savons pas si Dieu nous a vraiment parlé, taisons-nous
jusqu'a avoir la confirmation. Quand notre cceur est rempli de doute, ne proclamons pas notre doute; gardons le

silence ou cherchons une parole de confiance a dire.
Trois maniéres de muscler sa foi — Les paroles de bénédiction intentionnelle :

Le troisieme exercice de musculation est la bénédiction intentionnelle. Cela ne signifie pas simplement vous retenir
de paroles mauvaises : cela signifie passer a I'offensive spirituelle en bénissant activement ce qui vous entoure « ‘Qu’il
ne sorte de votre bouche aucune parole mauvaise, mais, s'il y a lieu, quelque bonne parole, qui serve a I'édification et
communique une grdce a ceux qui l'entendent. ]»

Pourquoi bénir ? Parce que les paroles de bénédiction transforment celui qui les prononce. Elles le réconcilient avec
lui-méme, elles le libérent de la rancune, elles le reconnectent avec I'amour de Dieu. Jésus n'enseigne pas la
bénédiction des ennemis pour leur bien uniquement, mais pour notre libération : «]Mais moi, je vous dis : Aimez vos
ennemis, bénissez ceux qui vous maudissent, faites du bien a ceux qui vous haissent, et priez pour ceux qui vous
maltraitent et qui vous persécutent, |» et la suite des versets nous explique pourquoi, c’est-a-dire étre parfait comme

| Commenté [JC83]: Matthie

notre Pére Céleste.

Bénir ceux qui nous ont fait du mal

Bénir soi-méme

Bénir les circonstances difficiles

Dire du bien d'une personne qui vous
a blessé. Prier pour le bien de
quelgu'un qui vous a nui. C'est
I'application la plus difficile et la plus
puissante de cette discipline. Jésus
I'a fait a la croix : « [Pére, pardonne-

Affirmer a voix haute : « Je suis béni
du Seigneur. Je suis une bénédiction
pour les autres. Ma vie porte du fruit.
Dieu agit en ma faveur ». Ces paroles
ne sont pas de I'orgueil ; ce sont des
affirmations bibliques. Paul dit : «

« Méme dans cette épreuve, Dieu
bénira cette situation pour mon bien.
Je crois que le Seigneur agit pour
produire du bien de cette difficulté ».
Cette bénédiction ne nie pas la
douleur ; elle affirme la confiance

Etudes Bibliques 03 — Ploérmel Janvier 2026

Comment muscler sa foi

39.1-2

5

es 29.11

| Commenté [JC79]: Proverb }

u13.20-21

{ commenté [JC80]: Matthie }

{ Commenté [JC81]: 1Corinth }

iens 2.4

s4.29

{ Commenté [JC82]: Ephésien }

u5.44




leur, car ils ne savent ce qu'ils font ‘».

‘Be’ni soit le Dieu et Pére de notre

que Dieu ceuvre au-dela de la

Cette bénédiction n'est pas une
faiblesse ; c'est une force. Elle vous
libére du poids de la rancune. Elle
affirme que vous n'étes pas défini

Seigneur Jésus-Christ, qui nous a
bénis de toute bénédiction spirituelle
en Christ ! ‘». Vous étes béni en

souffrance. Paul I'exprime ainsi : «
Nous savons, du reste, que toutes
choses concourent au bien de ceux

Christ. Le dire a voix haute ancre

qui aiment Dieu, de ceux qui sont

cette vérité dans votre coeur et | appelés selon son desseintg.ﬁ@ﬁe’gri[m7
affermit votre confiance en qui vous | une circonstance

par ce qu'on vous a fait, mais par ce
que Dieu dit de vous. difficile, c'est
étes. affirmer cette foi que Dieu |'utilise

pour notre bien.

La bénédiction est I'antidote a la malédiction — a la fois celle que nous aurions pu prononcer contre d'autres ou contre
nous-mémes. Jacques le rappelle : «] De la méme bouche sortent la bénédiction et la malédiction. Il ne faut pas, mes
freres, qu'il en soit ainsi ‘». Chaque parole que vous prononcez crée une réalité interne. La bénédiction crée la paix, la

gratitude, la confiance. La malédiction crée I'amertume, la rancune, le doute. En choisissant de bénir, vous choisissez
de construire votre environnement sur la paix et I'espérance. Paul conclut sur cette note : « [Réjouissez—vous toujours.
Priez sans cesse. Rendez grdces en toutes circonstances, car c'est la volonté de Dieu en Jésus-Christ a votre égard ».

Obstacles et vigilance : les piéges de la langue mal disciplinée
» Le piége de la complaisance (les “petites paroles” qui abiment)

Beaucoup pensent que des paroles négatives dites “pour rire” ne comptent pas. Pourtant Jésus avertit : « Lle vous le

paroles finit par banaliser la moquerie et le mensonge, installer une atmosphére de mépris ou de défaitisme, et affaiblir
la foi au lieu de I’édifier. On finit par croire en ces paroles méme si on se dit que c’est pour « rigoler ».

» Le piége de la plainte perpétuelle (le murmure comme mode de vie)

Il existe une différence entre exprimer une souffrance devant Dieu (ce que font les Psaumes) et s’installer dans le
murmure. Paul ordonne : « [Faites toutes choses sans murmures ni hésitations| ». La plainte continuelle et habituelle

devient un cancer spirituel qui se répand lentement et contamine celui qui I’énonce mais aussi ceux qui vont I’écouter
pour finalement enterrer la foi sous le poids du défaitisme et de la morosité. Cela devient un fardeau bien trop lourd
nie pas la peine, mais il la redresse en ramenant son cceur a I’espérance. C'est ainsi que I'on doit agir, toujours terminer
par I'espérance que Dieu est notre forteresse, nous reconnaissons notre peine, nous la confions a Dieu et nous
devenons confiant.

» Le piége des paroles impulsives (parler sous I’émotion)

L'impulsivité révele souvent un coeur non maitrisé. La Parole dit : « \Que tout homme soit prompt a écouter, lent a
parler, lent a se mettre en co/ére\ ». Pierre illustre bien ce danger : au moment de I'arrestation de Jésus, il frappe avec

I'épée, mais Jésus le reprend : « lRemets ton épée a sa place ‘». Aprés la Pentecote, Pierre a appris a maitriser sa langue,

Commenté [JC84]: Luc
L 23.34

J

Commenté [JC85]: Ephésien
s1.3

J

Commenté [JC86]: Romains
8.28

Commenté [JC87]: Jacques
3.10

Commenté [JC88]: 1Thessal
oniciens 5.16-18

Commenté [JC89]: Matthie
u12.36

Commenté [JCI0]: Philippie
ns 2.14

Commenté [JC91]: Psaumes
42.12

{Commenté [JC92]: Jacques

et elle est devenue un instrument puissant. Ses paroles ont converti des milliers de personnes. La discipline ne I'a pas
rendu muet ou faible : elle I'a rendu puissant. La maturité spirituelle apprend a laisser I'Esprit Saint gouverner la
réaction, afin que la langue devienne un instrument de paix et non de dégats.

Question : est-ce que discipliner sa langue est une contrainte ?
1) Ladiscipline de la langue n'est pas une contrainte ou une répression : c'est une libération. Un athléte
n'est pas libre parce qu'il peut faire n'importe quoi ; il est libre parce qu'il a maitrisé chaque muscle.
De méme, nous sommes libres quand nous avons maitrisé nos paroles, parce que la langue devient un
instrument de grace, non de destruction.

Le renforcement par la Parole passe donc par le contréle de notre langue. Car c'est par elle que nous confessons notre
foi, que nous affirmons notre identité en Christ, que nous bénissons ou maudissons. Plus nous disciplinons notre
langue, plus notre muscle de foi se renforce.

Etudes Bibliques 03 — Ploérmel Janvier 2026
Comment muscler sa foi

u 26.52

|
|

' {Commenté [JC93]: Matthie




5. Résistance — Persévérer dans I'épreuve

Nous avons entrainé notre cardio spirituel, nous avons discipliné notre langue, nous sommes maintenant face a
I'épreuve. C'est ici que la véritable foi se manifeste. Car il est relativement facile de croire quand tout va bien, quand
les circonstances nous favorisent, quand les réponses arrivent rapidement. La vraie foi, celle qui a de la résistance, de
I’endurance, c'est celle qui tient bon quand les circonstances s'opposent, quand les réponses tardent, quand la
souffrance s'installe.

L'épreuve n'est pas une exception dans la vie chrétienne ; elle est partie intégrante. Jésus I'a dit clairement : « \Dans ce
monde vous aurez des tribulations ; mais ayez confiance, j'ai vaincu le monde ». Pierre le rappelle : « V\mis trés chers,

vous étes dans le feu de la souffrance. Ne soyez pas surpris, ce n’est pas étonnant ! Ce feu va montrer ce que vous
valez ‘». Mais si I'épreuve est inévitable, la maniére dont nous la vivons dépend de nous. C'est la que la résistance

spirituelle entre en jeu. C'est la capacité a tenir bon non pas quelques jours ou quelques semaines, mais sur la durée,
malgré la douleur, le doute, la fatigue. C'est le dernier entrainement du muscle de foi : celui qui le forge dans la chaleur,
qui le met a I'épreuve, qui le rend inébranlable.

Comprendre |'épreuve : un outil, non une punition

La distinction biblique : la tentation vs la tribulation

Le mot grec « peirasmos » signifie a la fois « tentation » (incitation au péché) et « épreuve » (test de la foi). Jacques
les distingue avec clarté : « Que personne, quand il est tenté, ne dise : « (C'est Dieu qui me tente; car Dieu ne peut étre
tenté par le mal et ne tente lui-méme personne Mais chacun est tenté quand il est entrainé et amorcé par sa propre

Autrement dit, la tentation au péché vient de notre convoitise intérieure, pas de Dieu. Mais I'épreuve — le test, la
tribulation — est tres différente. C'est un outil que Dieu permet, parfois méme qu'il envoie, non pour nous détruire,
mais pour nous former. Jacques continue : « ’Mes freres, regardez comme une grande joie d'étre exposés a diverses
épreuves, sachant que I'épreuve de votre foi produit lafermete’\ ». Et Paul enchaine : « ‘Nous nous glorifions méme dans

les tribulations, sachant que la tribulation produit la persévérance, la persévérance produit la maturité, et la maturité
produit | 'espérance[ ».

Question : pourquoi Dieu permet-il les épreuves ?

1) Parce que I'épreuve est I'outil par lequel la foi grandit et se fortifie. Sans épreuve, la foi reste théorique et
fragile. C'est comme un muscle : sans résistance, sans effort, il ne se développe pas. Un chrétien qui n'a jamais
affronté d'épreuve est comme un athlete qui n'a jamais entrainé : quand la vraie difficulté arrive, il s'effondre.
Ainsi, nous pourrons dire comme le psalmiste « [En effet, tu nous as mis a I’épreuve, 6 Dieu, tu nous as purifiés
au creuset comme I’argenﬁ ».

L'épreuve comme révélateur # conséquence :

L'épreuve révele I'état de notre foi. Elle ne la crée pas, elle la met a jour. Jésus I'explique par la parabole du semeur :
« ’lVIais celui qui a regu la semence dans les pierres, c'est celui qui entend la parole et la regoit aussitét avec joie ;
seulement il n'a pas de racine en lui-méme, il est 'homme d'un moment, et dés que I'affliction ou la persécution survient
a cause de la parole, il y trouve une occasion de chutd ». L'affliction et la persécution n'ont pas créé le manque de foi ;

elles I'ont révélé. Le sol était superficiel dés le départ. L'épreuve a simplement montré ou était le probléme. Pour ceux
dont la foi a des racines profondes, I'épreuve a un effet inverse : elle I'approfondit. C'est pourquoi les plus grands
saints, souvent, ont traversé les plus grandes épreuves. Leur foi n'a pas été détruite ; elle a été testée, et elle a émergé
plus forte.

Toutes les difficultés ne sont pas des épreuves envoyées par Dieu pour faire grandir notre foi. Certaines sont
simplement le fruit de nos choix, de notre désobéissance ou de notre manque de sagesse. La Bible est claire : « lCe
qu’un homme aura semé, il le moissonnera aussi \». Une maladie liée a une conduite pécheresse, une peine de prison

résultant d’un vol, d’une agression ou une dépendance a la drogue liée a de mauvaises fréquentations ne sont pas des
tests spirituels, mais les conséquences naturelles du péché. Jacques le rappelle avec force : « ]Que personne, lorsqu’il

Etudes Bibliques 03 — Ploérmel Janvier 2026
Comment muscler sa foi

16.33

Commenté [JC94]: Jean }

Commenté [JC95]: 1Pierre
4.13 (Parole de Vie)

Commenté [JC96]: Jacques
1.13

Commenté [JCI7]: Jacques
1.2-3

| Commenté [JC98]: Romains
5.3-4

Commenté [JC99]: Psaumes
66.10

Commenté [JC100]: Matthi
eu 13.20-21

Commenté [JC101]: Galates
6.7

s1.13-14

Commenté [JC102]: Jacque }




Dieu peut bien sir user de ces situations bour reprendre, corriger et restaurer, comme un Pere laimant, mais il est

essentiel de ne pas confondre discipline divine et épreuve de la foi. Reconnaitre cette différence permet une
repentance sincére et ouvre la voie a une restauration authentique, |a ou I'épreuve envoyée par Dieu appelle a la
persévérance et a la confiance.

Les types d'épreuves et comment les affronter :

L'épreuve de la souffrance physique :

Job était riche, heureux, fidele a Dieu. Puis tout s'est effondré : sa richesse disparait, ses enfants meurent, son corps
est couvert de plaies. Ses amis arrivent et lui disent qu'il doit avoir péché. Mais au coeur de sa souffrance, Job confesse
: «\I\/Iais je sais que mon Rédempteur est vivant, Et qu'il se levera le dernier sur la terre. Quand ma peau sera détruite,
il se léevera; Quand je n'aurai plus de chair, je verrai Dieu\». La souffrance physique est peut-étre I'épreuve la plus

difficile, parce qu'elle est réelle, constante, et souvent sans explication claire. La réaction biblique n'est pas la négation
(« Ce n'est rien »), ni de jouer au héros (« t’inquietes, je gére »), ni la rébellion (« Dieu m'a abandonné »), mais
I'affirmation de la confiance en Dieu malgré la souffrance.

Paul, qui a connu la souffrance profonde, écrit : « [C'est pourquoi nous ne perdons pas courage. Et tandis que notre
homme extérieur se détruit, notre homme intérieur se renouvelle de jour en jour. Car nos légeres afflictions du moment
présent produisent pour nous, au-dela de toute mesure, un poids éternel de gloire ». Remarquons que Paul ne dit pas

que la souffrance n'est pas réelle (« Iégeres afflictions » ici désigne simplement la perspective a court terme). Il dit que
la souffrance produit quelque chose : une gloire éternelle. L'épreuve physique, bien que terrible, peut servir a un
développement éternel.

Question : comment réagir a la souffrance physique ?

1) Reconnaitre que la souffrance est réelle et douleur. Ne pas faire semblant que « tout va bien ».

2) Ensuite, demander a Dieu non seulement la guérison, mais aussi la sagesse pour en tirer du sens.

3) Prier pour que cette souffrance soit utile a quelque chose : purifier votre foi, vous rapprocher de Dieu,
vous permettre de compatir avec d'autres etc.

4) Enfin, chercher l'aide médicale si nécessaire. Dieu ne condamne pas les soins ; au contraire, il les
encourage.

L'épreuve du doute prolongé :

Dieu promet a Abram « Jjeferais de toi une grande nation \». Abraham vieillit, sa femme Sara est stérile. Dieu répéte la

promesse. Et Abraham... attend. 25 ans d'attente. Abraham a douté. Il a pris Agar. Mais Dieu n'a pas abandonné sa
promesse. Le doute prolongé est frustrant parce qu'il n'y a pas de crise claire, pas d'événement dramatique (ex.
retrouver un travail correct). C'est simplement que la promesse tarde, que les questions restent sans réponse, que la
direction n'est pas claire. Beaucoup de croyants perdent leur foi dans le doute prolongé, parce qu'ils pensent qu'un
vrai chrétien ne douterait pas.

Mais les héros de la Bible sont remplis de doute. David doute : «Llusques & quand, Eternel | m'oublieras-tu sans cesse?
Jusques a quand me cacheras-tu ta face ? ‘» Jérémie doute au point de maudire le jour de sa naissance ‘« Maudit sois

le jour ou je suis né! Que le jour ol ma mére m'a enfanté Ne soit pas béni /‘». Méme Jésus a la croix a dit : « ‘Mon Dieu,

| Commenté [JC103]: Hébreu
x 12.6

19.25-26

Commenté [JC104]: Job }

hiens 4.16-17

Commenté [JC105]: 2Corint }

| Commenté [JC106]: Genése
12.2

| Commenté [JC107]: Psaum
es 13.2

pourquoi m'as-tu abandonné ?‘».

Le doute n'est pas un péché ; c'est une question. Et les questions peuvent approfondir la foi si elles sont posées avec
une disposition a écouter Dieu. Paul dit : « }Afin que Christ habite dans vos cceurs par la foi, étant enracinés et fondés
dans I'amour, afin que vous soyez capables de comprendre avec tous les saints quelle est la largeur, la longueur, la
profondeur et la hauteur et de connaitre I'amour de Christ, qui surpasse toute connaissancd ». La connaissance de Dieu

| commenté [JC109]: Matthi

croit dans le doute, pas en |'absence de doute. Pendant que vous posez des questions, Dieu vous forme.

Question : comment réagir au doute prolongé ?

Etudes Bibliques 03 — Ploérmel Janvier 2026
Comment muscler sa foi

Commenté [JC108]: Jérémi
e20.14

eu 27.46

| Commenté [JC110]: Ephési
ens 3.17-21




1) Poser vos questions a Dieu, pas aux autres (du moins pas en premier). Dire : « Seigneur, pourquoi ?
Comment ? Quand ? » comme le faisait le prophéte Habacuc « pusques a quand, 6 Eternel, appellerai-je a
'aide sans que tu ne m’entendes # »

2) Ensuite, chercher sa réponse dans la priére, dans la Parole, dans le conseil sage. Et surtout, continuer a
obéir pendant que vous attendez la réponse. Abraham n'a pas attendu passivement ; il a continué a vivre
en justice, a adorer Dieu, méme si la promesse tardait. C'est cette obéissance dans le doute qui forge la
vraie foi.

L'épreuve de l'injustice et de la persécution :

Etienne a regu la grace de Dieu, il a fait des miracles, il a préché avec autorité. Et pourtant, il a été trainé devant le
Sanhédrin, accusé faussement, et finalement lapidé. Pendant qu'on le lapidait, Etienne a dit : « Lle Vois les cieux ouverts
et le Fils de I'nomme assis a la droite de Dieu \». Sa foi n'a pas plié sous la persécution ; elle s'est envolée vers le ciel.

L'injustice est peut-étre I'une des épreuves les plus corrosives, parce qu'elle blesse non seulement notre corps, mais
aussi notre sens de la justice. « Ce n'est pas juste ! » crie notre cceur. Et c'est vrai. Ce n'est pas juste. Mais la foi ne
repose pas sur la justice du monde ; elle repose sur la justice de Dieu.

Jésus le sait. Il a connu I'injustice ultime : arrété sans preuve, jugé par des hypocrites, crucifié entre des criminels. Et
pourtant, il a dit : «‘Pére, pardonne-leur, car ils ne savent ce qu'i/sfont‘». De méme, Paul qui a connu la persécution et

I'injustice a cause du nom de Jésus dira « \I\/Iais dans toutes ces choses nous sommes plus que vainqueurs par celui qui
nous a aimég ».

Question : comment réagir a l'injustice et la persécution ?
1) Prier d'abord pour vos persécuteurs (difficile, mais c'est ce que Jésus a fait a la croix).
2) Ensuite, refuser la vengeance. Laisser la justice a Dieu. Paul dit : « lNe vous vengez pas vous-mémes,
bien-aimés, mais laissez la place a la colere; car il est écrit : C'est a moi qu'appartient la vengeance, dit
le Seigneur, c'est moi qui paierai ». ‘

3) Enfin, chercher des témoins et du soutien. L'injustice est plus facile a porter en communauté que seul.

Les trois principes de la résistance dans I'épreuve

L’affermissement progressif

L’ancrage dans la Parole

La communion dans la souffrance

Il est rare que I"épreuve nous brise
d’un seul coup. Elle nous courbe
graduellement, comme une tige
qu'on plie. La résistance consiste a
ne pas céder a cette courbure
progressive. Pierre dit : « V\prés que
vous aurez souffert un peu de temps,
le Dieu de toute grdce, qui vous a
appelés en Jésus-Christ a sa gloire
éternelle, vous perfectionnera lui-
méme, vous affermira, vous
fortifiera, vous rendant
ine’branlables‘ ».

Plus I'épreuve est grande, plus nous
avons besoin de nous ancrer dans
quelgue chose de stable. Et la seule
chose qui ne change jamais, c'est la
Parole de Dieu. Jésus a résisté a
Satan dans le désert avec trois
paroles : « ’l/ est écrit... ‘» Trois fois, il

La derniére erreur est d'affronter
|'épreuve  seul. Beaucoup de
croyants, par fierté ou par honte,
isolent leur souffrance. lls prient
seul, pleurent seul, doutent seul. Et
ils s'effondrent sous le poids.

Paul dit: « ’Portez les fardeaux les uns

a répliqué aux tentations de Satan
avec la Parole.

des autres, et accomplissez ainsi la
loi du Christ ‘».

Ce n'est pas instantané. C'est un
processus. Et ce processus prend du
temps. C'est pourquoi beaucoup
échouent : ils s'attendent a une
guérison rapide ou a une délivrance
immédiate. Quand elle tarde, ils
abandonnent. Mais les vrais héros de
la foi sont ceux qui tiennent bon « un
peu de temps » supplémentaire.
Abraham a attendu 25 ans avant de

Moise, avant de mourir, a dit au
peuple : « ‘Ce ne sera pas un vain
discours pour vous, car c'est votre
vie, et par ce discours vous
prolongerez vos jours dans le pays \».

Votre épreuve n'est pas une honte.
C'est une opportunité pour que
d'autres vous portent et pour que
vous portiez d'autres. Paul le dit
cIairement:«be me réjouis de ce que

La Parole est votre vie. Dans
|'épreuve, votre vie dépend de votre
connexion a la Parole. David
confesse : «\Combien Jj'aime ta loi !
Elle est tout le jour l'objet de ma

je souffre pour vous.. [». Sa

Commenté [JC111]:

cl2

Habacu

| Commenté [JC112]:

7.56

Actes }

{ Commenté [JC113]:

23.34

Luc }

| Commenté [JC114]:

s 8.37

Romain

| Commenté [JC115]:

$12.29

Romain

| Commenté [JC117]:

eu 4.4-10

Matthi

| Commenté [JC118]:

6.2

Galates

| Commenté [JC116]:

5.10

1Pierre

onome 32.46-47

Commenté [JC119]:

Deutér

souffrance avait du sens parce
qu'elle était partagée, intégrée a la
vie de |'Eglise.

Etudes Bibliques 03 — Ploérmel Janvier 2026

Comment muscler sa foi

ens 1.24

Commenté [JC121]:

Colossi

- J_




voir la promesse se réaliser. Job a | méditatiorl». Pendant ses années

attendu a travers des années de | d'exil, poursuivi par Sadl, trahi par
souffrance. Jésus a attendu 30 ans | ses amis, David n'avait que la Parole.
avant de commencer son ministére. | Et elle I'a soutenu.

Dans I'épreuve, le je(ine et le service deviennent deux “exercices de résistance” trés concrets : ils recentrent le coeur
sur Dieu et empéchent la souffrance de nous replier sur nous-mémes. Le jeline est une maniere d’humilier
volontairement son ame devant Dieu et de lui redire : « Tu es ma vraie force, pas mes ressources ». Le service, lui, nous
garde dans I'obéissance active : Paul dit clairement « [Ne nous lassons pas de faire le bien ; car nous moissonnerons au
temps convenable, si nous ne nous reldchons pas ‘». Pierre va dans le méme sens quand il relie souffrance et

persévérance pratique : « V\insi, que ceux qui souffrent selon la volonté de Dieu remettent leurs Gmes au fidele Créateur,
en faisant ce qui est bien ‘». Autrement dit, la résistance ne consiste pas seulement a « tenir intérieurement », mais a

| Commenté [JC123]: 1Pierre

continuer a faire le bien malgré la fatigue, en s’en remettant a Dieu, car I'épreuve de la foi produit la patience et mrit
le croyant.

Obstacles et fausses routes dans I'épreuve :

Le piége de la rationalisation :

Face a I'épreuve, nous cherchons souvent a tout expliquer : « Ai-je péché ? Est-ce une lecon ? Dieu prépare-t-il quelque
chose ? » Ces questions peuvent étre légitimes, mais elles deviennent parfois une maniére d’éviter d’affronter la
souffrance elle-méme. Job en a fait I'expérience : ses amis ont cherché une cause morale a son malheur — « L‘Iouviens—
toi : quel innocent a jamais péri ?‘» — alors que ‘Dieu déclare plus tard qu’ils n’ont pas parlé droitement de Lud. Job, lui,

[ Commenté [JC124]: Job 4.7

maintient son intégrité, sans comprendre ce qui lui arrive. Lorsque Dieu lui répond enfin, Il ne donne pas d’explication,
mais [révele sa présence et sa Lsouveraineté. L'épreuve ne regoit pas toujours une raison ; elle pose parfois une seule

question essentielle : « Me fais-tu confiance, méme sans comprendre ? ». Les proverbes nous rappellent « ]Confie—toi
en I’Eternel de tout ton cceur, et ne t’appuie pas sur ta sagesse.| »

Le piege du silence de Dieu :

L'une des épreuves les plus difficiles est quand Dieu semble silencieux. Vous priez, mais pas de réponse. Vous lisez la
Parole, mais elle semble vide. Vous cherchez un signe, mais il n'y a que le silence. Habacuc le confesse : « L/e crie et tu
ne m'entends point ; je crie encore a cause de la violence, et tu ne viens point a mon secours ‘». Mais Habacuc ne

renonce pas. |l continue : « [Et bien que le figuier ne fleurisse pas, que la vigne ne produise rien... moi, je me réjouirai
au Seigneur, je triompherai en Dieu mon salut ‘». Le silence de Dieu n'est pas son absence. C'est souvent sa fagon de

nous forcer a croire en lui, non en ses bienfaits.

Le piege de I'amertume :

L'épreuve prolongée peut créer de I'amertume. « Pourquoi moi ? Pourquoi pas un autre ? Dieu est injuste. » Cette
amertume se plante dans le coeur et empoisonne non seulement votre foi, mais aussi vos relations. L'antidote a
I'amertume est la gratitude volontaire. Non pas gratitude pour la souffrance (« Merci pour cette maladie»), mais
gratitude malgré la souffrance (« Merci Seigneur, tu es bon, méme ici »). Paul dit : « ]Rendez grdces en toutes
circonstances, car c'est la volonté de Dieu en Jésus—Christ\».

Question : Comment tenir bon dans nos faiblesses et avec Dieu ?

1) La résistance n'est pas I'absence de faiblesse ; c'est la capacité a tenir bon malgré la faiblesse. C'est
marcher avec Dieu, méme quand ses empreintes de pas semblent invisibles. C'est croire qu'il y a du
fruit au-dela de la souffrance, méme quand nous ne le voyons pas. Jésus a dit : « [En ce monde vous
aurez des tribulations ; mais ayez confiance, j'ai vaincu le mondel ». Il ne nous promet pas une vie sans

épreuves. Il nous promet la victoire a travers les épreuves. C'est la derniere phase de la musculation
de lafoi : celle qui la forge dans le feu, qui la rend inébranlable, qui lui donne une profondeur éternelle.
Muscler sa foi, c'est donc apprendre a résister. Et la résistance se construit, jour apres jour, dans les
épreuves, avec le Saint-Esprit qui nous soutient et la communauté qui nous porte.

Etudes Bibliques 03 — Ploérmel Janvier 2026
Comment muscler sa foi

| Commenté [JC120]: Psaum

es 119.97

6.9

{ commenté [JC122]: Galates }

4.19

Commenté [JC125]: Job
42.7

Commenté [JC126]: Job
38.1-4

Commenté [JC127]: Prover
bes 3.5

«  Jo = JC

Commenté [JC128]: Habacu
cl.2

{ commenté [JC129]: Habacu }

€3.17-18

aloniciens 5.18

{ commenté [JC130]: 1Thess }

16.33

{ commenté [JC131]: Jean }




