
 

Etude biblique 03 – Comment muscler sa foi ? 

 

 

Plan : 

1. Bilan de la condition physique spirituelle 

2. Anatomie du muscle – définir la foi par l’identité en Christ 

3. Cardio-training – Vaincre l’inquiétude 

4. Renforcement par la Parole – la discipline de la langue 

5. Résistance – Persévérer dans l’épreuve 

6. Conclusion 

 

1. Bilan de la condition physique spirituelle:  

Qu’est-ce que la foi ?  

Définition du Larousse : Adhésion totale de l'homme à un idéal qui le dépasse, à une croyance religieuse. Toute 

adhésion ferme et fervente de l'esprit à quelque chose. Confiance absolue que l'on met en quelqu'un, quelque chose 

: J'ai une foi totale en lui, en ses capacités. 

Définition de la Bible : Paul dans son épitre aux Hébreux indique que « la foi est la ferme assurance des choses que l’on 

espère, la démonstration de celles qu’on ne voit pas ». Cela veut dire que nous avons la foi dans le seul et véritable 

Dieu mais pourtant, nous ne le voyons pas ! 

Donc avant de faire notre bilan et de vouloir muscler notre foi, il est important de bien comprendre ce qu’est la foi ! 

La foi chrétienne, loin d’être un état statique ou une simple adhésion intellectuelle, est présentée comme une force, 

un élément essentiel du chrétien qui peut fluctuer selon les événements et les personnes. La parole nous dit que la foi 

est si importante que sans elle, on ne peut avoir accès à Dieu et lui plaire « Or, sans la foi, il est impossible d'être 

agréable à Dieu, car il faut que celui qui s'approche de lui croie que Dieu existe et qu'il récompense ceux qui le 

cherchent. ». 

Question : quel sont les trois fondements selon Paul dans son épitre aux Corinthiens ? 

1) La foi 

2) L’espérance 

3) L’amour 

D’où vient la foi ? 

Posons-nous la question : d’où vient notre foi ? Paul déclare que « Ainsi la foi vient de ce que l’on entend et ce que l’on 

entend vient de la parole de Dieu. ». Cela veut dire que la foi n’est pas quelque chose que nous pouvons obtenir nous-

mêmes, ce n’est pas innée ni le résultat d’études supérieures ou d’une quête spirituelle. C’est un don de Dieu, immérité 

et totalement gratuit de Sa part comme la parole l’indique « En effet, c'est par la grâce que vous êtes sauvés, par le 

moyen de la foi. Et cela ne vient pas de vous, c'est le don de Dieu. Ce n'est pas par les œuvres, afin que personne ne 

puisse se vanter. ». C’est Dieu, conscient de notre incapacité à avoir la foi par nos propres forces qui nous la donne 

avec sa grâce et sa miséricorde et par l’assistance du Saint Esprit. L’écoute de la parole est donc importante parce que 

la foi ne peut venir que s’il y a un message à croire et si l’on croit dans le message, on croit forcément dans le messager 

car Jésus est la parole vivante. 

 Question : résumer le schéma de la foi en deux étapes ? 

1) C’est un don de Dieu 

2) Il vient de Sa parole 

Pourquoi avoir la foi ? 

Commenté [JC1]: Hébreux 
11.1 

Commenté [JC2]: Hébreux 
11.6 

Commenté [JC3]: 1Corinthie
ns 13.13 

Commenté [JC4]: Romains 
10.17 

Commenté [JC5]: Ephésiens 
2.8-9 



Etudes Bibliques 03 – Ploërmel Janvier 2026 
Comment muscler sa foi 

C’est un moyen très simple de distinguer, de séparer ceux qui lui appartiennent et les autres. Car nous pouvons avoir 

la foi en des idéaux, en une personne, en des valeurs mais ce n’est pas Dieu ! Paul nous le rappelle, sans la foi, 

impossible de plaire à Dieu ! C’est aussi une source de bénédiction de la part du Seigneur pour ceux qui le cherchent. 

Mais attention à ne pas rechercher la foi juste pour avoir des bénédictions en retour. Rappelons-nous que Dieu aime 

bénir ceux qui lui obéissent et lui sont fidèles. 

Exemple dans la parole où Jésus s’adresse à une femme pécheresse et lui dit « Ta foi t’a sauvée, va en 

paix ! ». Cet épisode se déroule pendant le repas de Jésus chez un pharisien, une femme pécheresse 

vient lui laver les pieds avec ses larmes puis répandre du parfum sur ses pieds. Tout en enseignant 

Simon sur l’amour, il donne un aperçu de la récompense de la foi. Elle a cru en Jésus-Christ et Dieu a 

récompensé sa foi. 

La foi est aussi ce qui permet de tenir ferme dans l’épreuve et jusqu’à la fin. Car par la foi, nous savons que nous vivrons 

au ciel avec Dieu et pour toujours. Pierre nous le rappelle dans son épitre « Vous l’aimez sans l’avoir vu, vous croyez 

en lui sans le voir encore et vous vous réjouissez d’une joie indescriptible et glorieuse parce que vous obtenez le salut 

de votre âme pour prix de votre foi. ». Comment pourrions croire une chose aussi incroyable et miraculeuse si ce n’est 

par la foi ? 

 Question : que nous enseigne la femme pécheresse ? 

1) La foi de cette femme révèle une confiance totale et humble en Jésus, qui se manifeste par un amour 

sincère et une repentance profonde. Elle nous enseigne qu’une foi authentique ne reste pas 

théorique, mais s’exprime par des actes qui découlent d’une relation personnelle avec Christ. 

Qui sont les héros de la foi ? 

Dans Hébreux 11, qui est souvent le chapitre des héros de la foi, on retrouve plusieurs figures de l’histoire de la bible 

qui ont fait preuve de foi. 

 Abel, qui par la foi offre un sacrifice qui plaira à Dieu (v4). 

 Noé, qui par la foi est averti par Dieu du déluge et suit les directives pour construire l’arche (v7). 

 Abraham, qui par la foi, quitta sa maison pour partir sans savoir ou. Puis accepta de sacrifier son fils (v8-17). 

 Moïse, qui par la foi, refusa d’être appelé fils de la fille de pharaon. Puis, confiant dans la foi, il mena le peuple 

hébreu hors de l’esclavage d’Egypte (v24-27). 

 Rahab, qui par la foi, fut sauvée lors de la prise de Jéricho car elle avait accueilli les espions avec bienveillance 

et confiante dans le dieu des juifs (v31). 

Tout ce chapitre donne un aperçu des actes que la foi permet, souvent des actes héroïques tel que fermer la gueule 

des lions, résister à la fournaise, échappé à la persécution, récupéré miraculeusement etc. Mais plus proche de nous, 

ces héros de la foi sont aussi ces parents qui ont eu confiance dans la promesse de Dieu pour leur bébé mal en point, 

cette grand-mère qui n’a jamais abdiqué devant sa petite-fille qui avait un comportement d’autodestruction et l’a 

amené à connaitre Jésus et changer, ce père qui ne s’est jamais plaint de son travail, trouvant la joie dans ce que 

l’Eternel pourvoyait aux besoins de sa famille. 

 Question : qui peut devenir un héros de la foi ? 

1) Tout chrétien véritable peut devenir un héros de la foi, pas seulement les grandes figures de la Bible : 

Dieu se plaît à agir à travers des personnes ordinaires qui lui font confiance et lui obéissent 

aujourd’hui. Jésus nous le dit « Celui qui croit en moi fera aussi les œuvres que je fais, et il en fera de 

plus grandes. ». 

La foi est-elle un des fondements de la vie du chrétien authentique ? 

Sans la foi en Jésus, nous ne pouvons avoir de part avec Dieu. Nous croyons en l’existence de Dieu par la foi ! Dans le 

monde, énormément de personne ont une vague idée ou connaissance de Dieu, Paul nous rappelle bien la révélation 

de Dieu est connue de tous « car ce qu'on peut connaître de Dieu est évident pour eux, puisque Dieu le leur a fait 

connaître. 20En effet, les perfections invisibles de Dieu, sa puissance éternelle et sa divinité, se voient depuis la création 

Commenté [JC6]: Hébreux 
11.6 

Commenté [JC7]: Luc 7.50 

Commenté [JC8]: 1Pierre 
1.8-9 

Commenté [JC9]: Hébreux 
11.1-40 

Commenté [JC10]: Jean 
14.12 

Commenté [JC11]: Romains 
1.19-20 



Etudes Bibliques 03 – Ploërmel Janvier 2026 
Comment muscler sa foi 

du monde, elles se comprennent par ce qu'il a fait. Ils sont donc inexcusables, ». Mais en aucun cas, ils ne donnent la 

place d’honneur que Dieu mérite dans leurs vies. Sans la foi, il est impossible d’avoir une véritable relation avec Jésus 

qui « est le chemin, la vérité et la vie, nul ne vient au Père que par moi ». Jésus est l’objet de notre foi et nous permet 

donc l’accès à Dieu le Père.  

Ainsi la foi, si nous la comprenons bien nous donne la possibilité d’être authentique avec nous-même, conscient de 

notre imperfection et un cœur sincère tourné vers Dieu et les autres. Cela nous donne la liberté de parole pour 

annoncer la bonne nouvelle. La liberté d’accepter les périodes de doutes, de découragement et de les vivre sans 

culpabilité. Avec la foi, il est donc possible de douter tout en restant fermement attaché à Dieu. 

« La foi est une connaissance ferme et certaine de la bienveillante volonté de Dieu envers nous, fondée 

sur sa promesse gratuite en Jésus-Christ, révélée à notre entendement et affermie dans notre cœur par 

le Saint-Esprit. » 

Jean Calvin 

La foi est donc l’un des fondements de la vie du chrétien authentique, car elle le relie à Dieu dans une relation 

vivante, même au cœur des épreuves et des difficultés. Paul nous disant que « le juste vivra par la foi. ». 

 Question : est-ce que la foi est un don ou une capacité ? 

1) Les deux mon capitaine ! (clin d’œil à Louis de Funès). La bible nous montre que la foi est à la 

fois un don de Dieu et une capacité que le chrétien est appelé à exercer. 

a. Un don : la foi vient de Dieu, qui prend l’initiative et rend possible la relation avec lui. 

b. Une capacité à exercer : le chrétien est ensuite appelé à vivre, grandir et persévérer 

dans cette foi, même au milieu des épreuves. 

Questions : est-ce que la foi peut se développer comme un muscle ? 

1) Oui, la foi peut se développer comme un muscle : elle grandit à mesure que nous nous appuyons 

sur notre identité en Christ, en comprenant qui nous sommes en Lui. Elle se renforce lorsque 

nous apprenons à vaincre l’inquiétude et à marcher avec confiance malgré les circonstances. En 

l’exerçant par la Parole et en disciplinant nos paroles et nos pensées, elle devient plus solide et 

vivante. Enfin, la foi gagne en résistance lorsque nous persévérons dans l’épreuve, prouvant sa 

force et sa maturité dans la durée. 

 

2. Anatomie du muscle – l’identité en Christ comme socle de puissance spirituelle :  

Avant de parler comment muscler notre foi, il nous faut prendre conscience de notre nature de chrétien. 

Question : quelle est la nature du chrétien ? 

1) « Et vous n'avez point reçu un esprit de servitude, pour être encore dans la crainte; mais vous 

avez reçu un Esprit d'adoption, par lequel nous crions: Abba ! Père ! L'Esprit lui-même rend 

témoignage à notre esprit que nous sommes enfants de Dieu. Or, si nous sommes enfants, nous 

sommes aussi héritiers: héritiers de Dieu, et cohéritiers de Christ, si toutefois nous souffrons avec 

lui, afin d'être glorifiés avec lui. » 

 

Le fait d’accepter Christ, d’avoir la nouvelle naissance n’est pas un simple changement de statut légal devant Dieu mais 

une accession à une « position royale ». Nous sommes appelés à régner avec Christ comme nous le rappelle ce passage 

de l’apôtre Jean « Heureux et saints ceux qui ont part à la première résurrection! La seconde mort n'a pas de pouvoir 

sur eux, mais ils seront prêtres de Dieu et de Christ et ils régneront avec lui pendant 1000 ans. ». En tant qu’être humain, 

nous sommes naturellement faibles et misérables mais en tant que cohéritiers de Christ, nous pouvons et devons 

prendre l’autorité spirituelle pour refuser au diable de dominer sur nous. Nous ne sommes pas des mendiants 

spirituels, nous prenons conscience des privilèges et des responsabilités liés au rang de « Fils du Roi ». Cette 

perspective doit nous amener à muscler notre confiance et notre foi lors des confrontations avec l’adversité. 

Commenté [JC12]: Jean 
14.6 

Commenté [JC13]: Romains 
10.17 

Commenté [JC14]: Ephésien
s 2.8 

Commenté [JC15]: Romains 
10.17 

Commenté [JC16]: Romains 
8.15-17 

Commenté [JC17]: Apocaly
pse 20.6 



Etudes Bibliques 03 – Ploërmel Janvier 2026 
Comment muscler sa foi 

L’action du Saint-Esprit est le moteur invisible de cette croissance. C’est l’assistant spirituel indispensable qui permet 

une vie intérieure riche. On ne peut muscler sa foi uniquement par notre propre volonté mais en coopérant avec 

l’Esprit de Dieu qui habite dans notre cœur. L’Esprit Saint nous bénit continuellement et nous donne des outils pour 

développer notre foi : 

 L’assistance car l’Esprit Saint viendra nous aider, nous accompagner tout au long de notre vie de chrétien, 

Jésus le rappelle à ses disciples qu’il « prierai le Père, et il vous donnera un autre consolateur, afin qu’il 

demeure éternellement avec vous. ». Luc nous le dit aussi, en citant Jésus dans ses écrits que « vous 

recevrez une puissance, le Saint-Esprit survenant sur vous, et vous serez mes témoins. ». Avoir le 

l’assistance du Saint-Esprit ne se limite pas à de l’exceptionnel, mais implique aussi le courage, l’audace, 

la confiance, la clairvoyance, l’aptitude et l’autorité. Le disciple de Christ à besoins de ces dons, de ces 

qualités pour travailler dans le mandat que Jésus nous a confié. 

 La vie spirituelle avec l’Esprit Saint pour le chrétien est une vie accompagnée, guidée et fortifiée par 

l’esprit de Dieu, qui habite en lui et agit au quotidien tel que nous le présente Paul « Or nous, nous n'avons 

pas reçu l'esprit du monde, mais l'Esprit qui vient de Dieu, afin que nous connaissions les choses que Dieu 

nous a données par sa grâce. ». Par l’Esprit, nous apprenons  à marcher selon la volonté de Dieu, à être 

transformé intérieurement et à persévérer malgré les épreuves. Le Saint-Esprit éclaire la Parole, produit 

du fruit dans le caractère et donne la force d’un témoignage fidèle comme le rapporte le prophète Zacharie 

« ce n’est ni par la puissance, ni par la force mais par mon Esprit, dit l’Eternel. ». Il n’est pas une simple 

influence, mais une présence vivante et personnelle dans la relation avec Dieu. 

 L’union avec Dieu par l’Esprit Saint est rendue possible et vivante par l’action du Saint-Esprit, qui nous unit 

à Christ et nous fait participer à la vie même de Dieu, Paul le souligne dans son épitre « Pour vous, vous ne 

vivez pas selon la chair, mais selon l'esprit, si du moins l'Esprit de Dieu habite en vous. Si quelqu'un n'a pas 

l'Esprit de Christ, il ne lui appartient pas. Et si Christ est en vous, le corps, il est vrai, est mort à cause du 

péché, mais l'esprit est vie à cause de la justice.». Par l’Esprit, Dieu demeure en nous et nous demeurons 

en lui, établissant une relation profonde, personnelle et transformante. Cette communion ne repose pas 

sur nos efforts, mais sur l’œuvre intérieure de l’Esprit qui nous fait vivre comme des fils et des filles de 

Dieu. Ainsi, l’Esprit est le lien vivant de notre communion avec le Père et le Fils comme nous le rappelle 

Jésus « En ce jour-là, vous connaîtrez que je suis en mon Père, que vous êtes en moi, et que je suis en vous. ». 

 L’enseignement par l’Esprit Saint a été donné par Dieu pour nous enseigner et nous conduire dans la 

vérité, afin que notre foi soit éclairée et affermie. Il agit intérieurement pour nous faire comprendre la 

Parole, rappeler les enseignements de Jésus «Mais le consolateur, l'Esprit Saint, que le Père enverra en 

mon nom, vous enseignera toutes choses, et vous rappellera tout ce que je vous ai dit. »  et nous donner le 

discernement spirituel. Par lui, la connaissance de Dieu n’est pas seulement intellectuelle, mais vécue dans 

une relation personnelle. Ainsi, l’Esprit nous forme jour après jour, nous rendant capable de marcher selon 

la volonté de Dieu et c’est Jean qui nous en parle « Quand le consolateur sera venu, l'Esprit de vérité, il 

vous conduira dans toute la vérité; car il ne parlera pas de lui-même, mais il dira tout ce qu'il aura entendu, 

et il vous annoncera les choses à venir. ». 

 La paix surnaturelle par l’Esprit Saint est une paix surnaturelle, indépendante des circonstances, qui garde 

notre cœur et nos pensées même au milieu des épreuves, Paul nous l’explique « Et l'affection de la chair, 

c'est la mort, tandis que l'affection de l'esprit, c'est la vie et la paix; ». Elle ne vient pas de l’absence de 

problèmes, mais de la présence de Dieu qui agit intérieurement par son Esprit. Cette paix profonde est le 

fruit d’une relation vivante avec Dieu et d’une confiance renouvelée en lui. Par le Saint-Esprit, nous 

apprenons à demeurer dans le repos et l’assurance que Dieu est à l’œuvre tel que décrit dans la parole 

« Ne vous inquiétez de rien; mais en toute chose faites connaître vos besoins à Dieu par des prières et des 

supplications, avec des actions de grâces. Et la paix de Dieu, qui surpasse toute intelligence, gardera vos 

cœurs et vos pensées en Jésus Christ. ». 

Ainsi, il est vital de comprendre que notre nature chrétienne, basé sur l’identité de Christ nous ouvre les portes à une 

autorité naturelle pour affronter et vaincre les obstacles sur notre chemin. Et nous le faisons « au nom de Jésus ! » car 

c’est Lui, au travers de nous qui rend la victoire possible. Cette identité nouvelle n’est pas théorique, elle est rendue 

vivante et efficace par l’action du Saint-Esprit qui habite en nous. L’Esprit nous rappelle qui nous sommes en Christ, 

Commenté [JC18]: 1Corinth
iens 6.19 

Commenté [JC19]: Jean 
14.16 

Commenté [JC20]: Actes 
1.8 

Commenté [JC21]: 1Corinth
iens 2.12 

Commenté [JC22]: Zacharie 
4.6 

Commenté [JC23]: Romains 
8.9-10 

Commenté [JC24]: Jean 
14.20 

Commenté [JC25]: Jean 
14.26 

Commenté [JC26]: Jean 
16.13 

Commenté [JC27]: Romains 
8.6 

Commenté [JC28]: Philippie
ns 4.6-7 



Etudes Bibliques 03 – Ploërmel Janvier 2026 
Comment muscler sa foi 

nous enseigne, nous fortifie et nous conduit dans la vérité. Par lui, nous marchons dans une relation profonde avec 

Dieu, même au cœur des combats et des épreuves. Ce n’est donc ni par nos propres forces ni par nos capacités, mais 

par la puissance de Dieu en nous que nous avançons avec assurance. Vivre pleinement notre identité en Christ, c’est 

accepter de dépendre chaque jour du Saint-Esprit et de marcher dans la victoire qu’il nous donne. 

3. Cardio-training – Vaincre l’inquiétude :  

Nous avons défini ce qu’était notre muscle, qui n’est rien d’autre que la connaissance de notre identité et de son 

moyen d’action via l’Esprit Saint. Mais comme tout muscle, il peut y avoir des contrariétés, des blessures et de la 

paresse musculaire. Nous avons vu que le muscle de la foi peut varier, en progressant ou en régressant selon comment 

nous recevons l’action du Saint-Esprit, les circonstances et les épreuves. Mais comme tout muscle, il faut pouvoir le 

solliciter, l’entrainer pour qu’il soit plus endurant.  

Nous passons maintenant au cardio-training : il ne s’agit pas seulement d’être fort sur un effort court, mais d’être 

stable dans la durée, dans la respiration chrétienne, dans le rythme spirituel comme Paul nous encourageait « je cours 

vers le but, pour remporter le prix de la vocation céleste de Dieu en Jésus-Christ. ». Dans la vie chrétienne, l’un des 

ennemis majeurs de cette endurance, c’est l’inquiétude. Elle essouffle l’âme, coupe le souffle de la prière, détourne le 

regard de Christ, et finit par fatiguer le « cœur » intérieur. 

Qu’est-ce que l’inquiétude ? 

Définition du Larousse : État affectif pénible causé par la crainte, l'appréhension, l'incertitude : Être rempli 

d'inquiétude. 

L’inquiétude est une forme de surcharge : elle ajoute du poids mental et émotionnel à ce que nous portons déjà. Or, 

si la foi est un muscle, l’endurance spirituelle dépend fortement de la manière dont nous gérons cette charge. Hors 

nous avons défini ce qu’est la foi et cette définition est en totale contradiction avec l’inquiétude. Nous savons que 

malgré l’absence tangible de preuves, Dieu est aux commandes et agit en notre faveur. L’inquiétude vient saper cette 

ferme assurance comme les vagues usent les falaises de manière insidieuse. Quand le doute prend le dessus, la crainte 

s’empare de nos émotions et nous pousse à surréagir, à prendre de mauvaises décisions, à dire de mauvaises paroles, 

les proverbes nous enseignent que « L’homme peut rabattre l’inquiétude qui est dans son cœur, mais une bonne parole 

la fera tourner en joie. » et le prophète Esaïe cite l’Eternel en disant « N’aie pas peur, car je suis moi-même avec toi. 

Ne promène pas des regards inquiets, car je suis ton Dieu. Je te fortifie, je viens à ton secours, je te soutiens par ma 

main droite, la main de la justice. ». 

 Question : l’inquiétude peut-elle m’aider à améliorer ma vie et mon quotidien ? 

1) Non : l’inquiétude peut parfois nous pousser à être plus vigilant, mais elle n’ajoute rien de bon 

par elle-même et finit surtout par nous épuiser. Jésus le rappelle : « Qui de vous, par ses 

inquiétudes, peut ajouter une coudée à la durée de sa vie? ». Dans notre cardio-training de la 

foi, la bonne voie consiste à remplacer l’inquiétude par la prière : « Ne vous inquiétez de rien; 

mais en toute chose faites connaître vos besoins à Dieu… ». C’est ainsi que notre cœur gagne en 

endurance spirituelle et reçoit une paix qui garde nos pensées. 

 

Comprenons que l’inquiétude est similaire à l’essoufflement de notre cœur. Elle va nous oppresser, nous empêcher 

de respirer et de donner le meilleur de nos capacités. Notre meilleur coach qui soit, Jésus lui-même a posé le diagnostic 

mais nous a donné aussi la solution. Dans le Sermon sur la montagne, Jésus s’adresse à des disciples, à une foule qui 

vivait dans un monde incertain (domination romaine, pauvreté importante, oppression du pouvoir religieux, 

incertitude sur le messie etc.). Il ne donne pas un simple conseil de bien-être, il pose le diagnostic et propose la thérapie 

de foi « C'est pourquoi je vous dis: Ne vous inquiétez pas pour votre vie de ce que vous mangerez, ni pour votre corps, 

de quoi vous serez vêtus. La vie n'est-elle pas plus que la nourriture, et le corps plus que le vêtement ? ».  

En disant que nous devons ne pas nous inquiéter, Jésus n’est pas dans le déni de la réalité ou de l’angélisme béat mais 

il expose une réalité concrète. Il n’occulte pas les besoins ni les problèmes qui sont bien réels mais il expose une 

confusion : lorsque l’inquiétude gouverne, les besoins deviennent maitres et Dieu devient secondaire. On se laisse 

Commenté [JC29]: Philippie
ns 3.14 

Commenté [JC30]: Proverb
es 12.25 

Commenté [JC31]: Esaïe 
41.10 

Commenté [JC32]: Matthie
u 6.27 

Commenté [JC33]: Philippie
ns 4.6 

Commenté [JC34]: Matthie
u 6.25 



Etudes Bibliques 03 – Ploërmel Janvier 2026 
Comment muscler sa foi 

diriger par l’inquiétude de manquer. Cela ressemble à une respiration courte et saccadée: on ne prend plus de large 

et profonde respiration. Tout se rétrécit au présent immédiat, et surtout à un futur anticipé et redouté. 

A noter que l’inquiétude, comme le souligne le pasteur Edward T.Welch, n’est pas un péché si elle découle simplement 

de notre humanité ou de préoccupations légitimes (même pour un chrétien aguerri) mais si elle provient d’un manque 

de confiance volontaire (endurcissement du cœur), de notre irresponsabilité (rouler sous l’emprise de l’alcool) ou de 

la culpabilité (peur de se prendre dans un adultère), cela devient une forme de péché. 

Alors comme Jésus, posons-nous cette question « Qui de vous, par ses inquiétudes, peut ajouter une coudée à la durée 

de sa vie ? ». Est-ce que l’inquiétude va changer mon problème en solution, mes questions en réponses ? Autrement 

dit, l’inquiétude promet le contrôle d’une situation (de la mauvaise manière) mais elle ne produit pas de résultat. Elle 

consomme notre énergie sans générer de solution.  

Notre exercice de cardio-training spirituel commence par reconnaitre que l’inquiétude est un effort couteux mais 

stérile. Une dépense émotionnelle sans rendement. Jésus enfonce le clou en nous montrant que l’inquiétude n’est pas 

seulement un problème de pensées mais révèle une lutte de confiance. 

En lisant ce verset « Si Dieu revêt ainsi l'herbe des champs, qui existe aujourd'hui et qui demain sera jetée au four, ne 

vous revêtira-t-il pas à bien plus forte raison, gens de peu de foi ? », on voit bien ce que veut dire le Seigneur, la 

différence entre l’inquiétude et l’authentique préoccupation. 

 Question : quelle est la différence entre l’inquiétude et l’authentique préoccupation ? 

1) L’inquiétude est une agitation intérieure qui immobilise et paralyse par l’action de la peur de ce que 

nous ne pouvons contrôler. Tandis que l’authentique préoccupation est une attention responsable qui  

mobilise et pousse à l’action avec sagesse et confiance pour prévenir et anticiper. Se préoccuper de 

manière saine, c’est reconnaitre une situation réelle, chercher des solutions en remettant les moyens 

et la solution entre les mains de Dieu. Le psalmiste nous encourage à cette attitude équilibrée 

« Recommande ton sort à l’Éternel, mets en lui ta confiance, et il agira ». Ainsi, l’authentique 

préoccupation conduit à l’action et à la paix, alors que l’inquiétude nourrit la peur et l’impuissance. 

L’expression « gens de peu de foi » n’est pas une insulte mais une invitation à grandir. Jésus ne dit jamais « gens sans 

foi » mais « gens de peu de foi » car il s’adresse à des disciples qui croient mais dont la foi est encore fragile ou 

immature, des débutants. L’expression apparait toujours dans un contexte d’inquiétude, de peur ou de manque de 

confiance. 

Si Dieu revêt ainsi l’herbe des 
champs… ne vous vêtira-t-il pas bien 

plus, gens de peu de foi ! 

Jésus enseigne sur l’inquiétude et la 
confiance en Dieu pour les besoins 
matériels (pain, vêtements). 

Il montre que la foi doit nous 
amener à faire confiance à la 
providence de Dieu, plutôt que de 
nous inquiéter inutilement. 

Pourquoi avez-vous peur, gens de peu 
de foi ? 

Jésus calme la tempête sur le lac de 
Galilée ; les disciples sont effrayés 
par le vent et les vagues. 

Il reproche aux disciples leur peur 
excessive et leur manque de 
confiance, soulignant que la foi les 
protège de la panique face aux 
dangers. 

Aussitôt Jésus étendit la main… et lui 
dit : Homme de peu de foi, pourquoi 

as-tu douté ? 

Pierre marche sur l’eau vers Jésus 
mais commence à couler quand il 
doute. 

Jésus attire l’attention de Pierre 
sur son doute et son manque de foi 
actif, montrant que la foi permet 
de réaliser l’impossible quand on 
garde les yeux sur Lui. 

Pourquoi raisonnez-vous en vous-
mêmes, gens de peu de foi, parce que 

vous n’avez pas pris de pains ? 

Après que les disciples s’inquiètent 
de ne pas avoir de pain, Jésus les 
reprend pour leur raisonnement 
centré sur le problème. 

Il leur rappelle que la foi consiste à 
ne pas se laisser dominer par 
l’inquiétude, mais à se souvenir de 
la puissance et de la provision de 
Dieu. 

 

Commenté [JC35]: Matthie
u 6.27 

Commenté [JC36]: Matthie
u 6.30 

Commenté [JC37]: Psaumes 
37.5 

Commenté [JC38]: Matthie
u 6.30 

Commenté [JC39]: Matthie
u 8.26 

Commenté [JC40]: Matthie
u 14.31 

Commenté [JC41]: Matthie
u 16.8 



Etudes Bibliques 03 – Ploërmel Janvier 2026 
Comment muscler sa foi 

Jésus met le doigt sur la réalité spirituelle : l’inquiétude est souvent le symptôme d’une foi qui manque d’endurance. 

Pas forcément d’une foi inexistante : d’une foi courte, qui s’épuise vite, qui a du mal à tenir la distance. Voilà pourquoi 

l’image du cardio est pertinente : une foi « musclée » doit aussi être une foi « endurante ». 

 Question : comment vaincre l’inquiétude ? 

1) Vaincre l’inquiétude, c’est entraîner notre cœur à déplacer la charge vers Dieu au lieu de la ruminer, 

comme un cardio spirituel régulier (prière ciblée + reconnaissance). « Ne vous inquiétez de rien; mais 

en toute chose faites connaître vos besoins à Dieu par des prières et des supplications, avec des actions 

de grâces ». Puis, de poser concrètement ce qui nous oppresse : « déchargez-vous sur lui de tous vos 

soucis, car lui-même prend soin de vous ». En répétant ce transfert chaque jour, la paix de Dieu devient 

comme un souffle stable qui garde notre cœur et nos pensées. 

Jésus ne nous dit pas de plus penser à rien mais de penser à autre chose en priorité « Cherchez premièrement le 

royaume et la justice de Dieu; et toutes ces choses vous seront données par-dessus. Ne vous inquiétez donc pas du 

lendemain; car le lendemain aura soin de lui-même. A chaque jour suffit sa peine. ». L’inquiétude fonctionne comme 

un aimant, elle attire constamment l’attention vers « toutes ces choses ». En aucun cas, Jésus nous dit que ces choses 

sont inutiles mais qu’elles ne doivent pas être  à la première place dans notre pensée. L’ordre est vital, notre cardio-

training spirituel, c’est d’apprendre à remettre dans l’ordre la justice du royaume de Dieu par rapport à nos pensées. 

Et pas juste une fois mais chaque jour, régulièrement ! 

Jésus ajoute une notion de temps qui peut s’apparenter à nos exercices de respiration. Souvent, on dit « prend le 

temps de respirer » ou « prend une grand inspiration et lance toi » et c’est exactement cela. Prenons le temps de vivre 

aujourd’hui en communion avec Dieu au lieu de vivre dans une anxiété angoissante, d’imaginer un lendemain inquiet. 

Le souci du lendemain est une forme de prophétie sans révélation : on annonce un futur noir sans parole de Dieu. Le 

Seigneur nous ramène à une foi quotidienne : la manne tombe jour après jour. 

On l’a vu plus haut avec Paul et son exhortation dans la lettre aux Philippiens, il donne un schéma très concret pour 

augmenter notre cardio de la foi. 

Ce verset est une salle de sport spirituelle en une phrase. Il contient une dynamique en trois temps : 

1. Refuser l’inquiétude comme mode de vie (« ne vous inquiétez de rien »). 

2. Transformer l’inquiétude en dialogue avec Dieu (« faites connaître vos besoins à Dieu »). 

3. Ajouter la reconnaissance (« avec des actions de grâces »). 

La reconnaissance est souvent oubliée. La reconnaissance n’est pas un “plus” optionnel dans la vie de foi : c’est un 

régulateur intérieur. Quand l’inquiétude monte, le cœur spirituel s’emballe comme un souffle court : les pensées 

tournent en boucle, l’imaginaire scénarise le pire, et la prière se réduit à une réaction de panique. La reconnaissance, 

elle, agit comme une respiration profonde : elle ralentit le rythme, redonne de l’espace à l’âme, et remet Dieu au 

centre avant même de traiter le problème. 

Ensuite, la reconnaissance empêche la prière de devenir une simple “liste d’urgence”. Paul ne dit pas seulement « 

faites connaître vos besoins à Dieu », mais il ajoute « avec des actions de grâces ». Cette précision est décisive : 

remercier ne nie pas le besoin, mais il change la posture. Au lieu d’arriver devant Dieu comme si tout dépendait de 

notre contrôle, on vient comme des enfants qui se souviennent que le Père a déjà pourvu, déjà guidé, déjà soutenu. 

La prière devient relationnelle, pas seulement fonctionnelle. Paul nous le rappelle « Persévérez dans la prière, veillez-

y dans une attitude de reconnaissance. » 

La reconnaissance est aussi une discipline de mémoire spirituelle. Elle rappelle ce que Dieu a déjà fait, et cela nourrit 

l’espérance : si Dieu a été fidèle hier, il n’a pas changé aujourd’hui. C’est exactement le mécanisme biblique du 

“souvenir” : Israël est constamment appelé à se rappeler les délivrances passées pour faire face aux peurs présentes. 

Dans nos vies, remercier revient à dire : “Seigneur, je ne comprends pas encore la suite, mais je n’oublie pas ton 

caractère de Père aimant.”. 

Enfin, la reconnaissance prépare le terrain à la paix. Paul enchaîne aussitôt : « Et la paix de Dieu, qui surpasse toute 

intelligence, gardera vos cœurs et vos pensées en Jésus Christ ». Autrement dit, la reconnaissance ne sert pas 

Commenté [JC42]: Philippie
ns 4.6 

Commenté [JC43]: 1Pierre 
5.7 

Commenté [JC44]: Matthie
u 6.33-34 

Commenté [JC45]: Philippie
ns 4.6 

Commenté [JC46]: Colossie
ns 4.2 

Commenté [JC47]: Philippie
ns 4.7 



Etudes Bibliques 03 – Ploërmel Janvier 2026 
Comment muscler sa foi 

seulement à être “plus positif” : elle aligne le cœur sur Dieu, et cet alignement ouvre la porte à une paix qui protège 

l’intérieur quand l’extérieur reste incertain. La foi s’entraîne ainsi : non en niant l’épreuve, mais en replaçant, par 

gratitude, la fidélité de Dieu au premier plan. 

Ainsi nous pourrons être comme nous encourage Paul « Soyez toujours joyeux. Priez sans cesse, exprimez votre 

reconnaissance en toute circonstance, car c'est la volonté de Dieu pour vous en Jésus-Christ. » ou le psalmiste « Je te 

louerai, Eternel, de tout mon cœur, je raconterai toutes tes merveilles. ». 

Un dernier axe pour vaincre l’inquiétude est donné par Pierre dans son épitre, lui qui pendant le ministère avec Jésus 

voulait faire les choses par lui-même et avec fougue et sans connaitre l’inquiétude. 

Pierre lui répondit : Seigneur, si c’est 
toi, ordonne que j’aille vers toi sur 

les eaux. 

Pierre demande à marcher sur l’eau 
vers Jésus au milieu de la tempête. 

Audace et courage spontané, mais 
foi encore instable ; il agit sans 
crainte, puis doute. 

Pierre, l’ayant pris à part, se mit à 
reprendre Jésus, et dit : À Dieu ne 

plaise, Seigneur ! cela ne t’arrivera 
pas. 

Jésus annonce sa souffrance et sa 
mort ; Pierre s’y oppose vivement. 

Ferveur et assurance mal orientées ; 
Pierre parle avec autorité sans 
discerner le plan de Dieu. 

Pierre prit la parole et lui dit : Quand 
tous trouveraient en toi une 

occasion de chute, ce ne sera jamais 
mon cas. 

Jésus annonce que tous 
l’abandonneront. 

Confiance excessive en lui-même ; il 
affirme sa fidélité sans mesurer sa 
faiblesse. 

Seigneur, lui dit Pierre, je suis prêt à 
aller avec toi et en prison et à la 

mort. 

Jésus avertit Pierre de l’épreuve à 
venir. 

Zèle et bravoure déclarée ; Pierre se 
croit prêt à tout, sans conscience de 
son futur reniement. 

Simon Pierre, qui avait une épée, la 
tira, frappa le serviteur du souverain 

sacrificateur, et lui coupa l’oreille 
droite. Ce serviteur s’appelait 

Malchus. 

Arrestation de Jésus au jardin de 
Gethsémané. 

Impulsivité et courage charnel ; 
Pierre agit sans inquiétude ni 
discernement spirituel. 

Pierre, après la Pentecôte et l’action du Saint-Esprit changera complètement et pourra dire « déchargez-vous sur lui 

de tous vos soucis, car lui-même prend soin de vous », ce qui était loin d’être gagné auparavant avec Pierre. Le verbe 

« se décharger » décrit une action concrète : il ne s’agit pas de “penser autrement” seulement, mais de déplacer un 

poids. C’est l’image d’un fardeau porté sur les épaules qui finit par courber le dos, ralentir la marche et couper le 

souffle. Spirituellement, l’inquiétude agit pareil : elle surcharge l’âme, épuise l’attention, et finit par transformer la 

prière en simple soupape émotionnelle. Pierre nous appelle donc à un effort volontaire : retirer le poids de l’intérieur 

et le remettre à Christ. Le psalmiste nous le rappelle aussi « Remets ton sort à l’Éternel, et il te soutiendra; il ne laissera 

jamais chanceler le juste. ». 

Ce transfert implique une distinction essentielle : prier n’est pas automatiquement se décharger. Beaucoup prient 

“avec” leur fardeau, en tournant autour, en le décrivant, parfois même en l’alimentant par la crainte; puis ils se 

relèvent et continuent à le porter comme si rien n’avait changé. Se décharger, au contraire, consiste à dire : “Seigneur, 

ceci n’est plus à moi à porter; je te le confie.” C’est un acte de foi, parce qu’il faut accepter une perte de contrôle : tant 

qu’on garde le souci, on a l’impression de maîtriser; quand on le dépose, on choisit la dépendance, c’est 

« Recommande ton sort à l’Éternel, Mets en lui ta confiance, et il agira. ». 

La raison donnée par Pierre est la clé théologique : « car lui-même prend soin de vous ». Le transfert n’est donc pas 

une irresponsabilité, mais une confiance relationnelle. Dieu ne nous demande pas de jeter nos soucis dans le vide : il 

nous demande de les poser sur une Personne qui a la capacité, la sagesse et l’amour pour porter. On abandonne un 

poids non parce qu’on nie la réalité, mais parce qu’on affirme une réalité supérieure : Dieu est Père, et il prend soin 

de ses enfants, nous ne devons pas oublier ce que dit Pierre « Humiliez-vous donc sous la puissante main de Dieu… 

afin qu’il vous élève au temps convenable ». 

Commenté [JC48]: 1Thessal
oniciens 5.16-18 

Commenté [JC49]: Psaumes 
9.2 

Commenté [JC50]: Matthie
u 14.28-31 

Commenté [JC51]: Matthie
u 16.21-23 

Commenté [JC52]: Matthie
u 26.33-35 

Commenté [JC53]: Luc 
22.33 

Commenté [JC54]: Jean 
18.10 

Commenté [JC55]: 1Pierre 
5.7 

Commenté [JC56]: Psaumes 
55.23 

Commenté [JC57]: Psaumes 
37.5 

Commenté [JC58]: 1Pierre 
5.6 



Etudes Bibliques 03 – Ploërmel Janvier 2026 
Comment muscler sa foi 

Dans l’analogie du cardio-training, ce geste est comme une respiration maîtrisée au milieu de l’effort : inspirer 

profondément (reconnaître ce qui pèse), expirer longuement (le remettre à Dieu). Plus ce geste est répété, plus il 

devient “automatique” : au lieu de ruminer dès qu’une inquiétude apparaît, nous apprenons à transférer. C’est ainsi 

que l’endurance spirituelle se construit : non par l’accumulation d’efforts intérieurs, mais par l’habitude de remettre 

le poids au bon endroit, jusqu’à ce que cela devienne un réflexe de foi. 

Ce n’est pas un “coup” unique, mais un entraînement : certains soucis / problèmes reviennent comme un point de 

côté douloureux revient dans l’effort physique. À chaque retour, on ne s’accuse pas; on répète le mouvement. C’est 

précisément cela, muscler sa foi face à l’inquiétude : apprendre, encore et encore, à se décharger au lieu de s’épuiser, 

parce que Dieu prend soin de nous. 

 Question : comment agir concrètement ? 

1) Nommer le souci en une phrase courte (sans discours interminable)  

a. « Et quand vous priez, n'usez pas de vaines redites, comme ceux des nations, car ils s'imaginent 

qu'ils seront exaucés en parlant beaucoup »). 

2) L’offrir à Dieu dans une prière de remise (“Je te le confie, je le dépose sur toi”)  

a. « Déchargez-vous sur lui de tous vos soucis, car lui-même prend soin de vous. » 

3) Revenir ensuite à une obéissance du jour, en laissant le reste au Seigneur  

a. « Vous devriez dire, au contraire: Si Dieu le veut, nous vivrons, et nous ferons ceci ou cela » 

 

4. Renforcement par la Parole – la discipline de la langue 

Après avoir entraîné notre « cardio spirituel » par la gestion de l'inquiétude, nous devons apprendre à nous renforcer. 

Si l'inquiétude essouffle notre âme, les paroles mal contrôlées la blessent et la sapent de l'intérieur. La langue est 

l'instrument par lequel la foi s'exprime, se confesse, se proclame, mais aussi par lequel elle peut être détruite. Notre 

muscle de foi ne peut pas se renforcer si nous ne disciplinons pas ce qui sort de notre bouche. 

Jésus nous enseigne que « ce qui entre dans la bouche va dans le ventre et s'élimine ; mais ce qui sort de la bouche 

vient du cœur, et c'est cela qui rend l'homme impur ». Notre langue révèle l'état de notre foi. Elle peut être une arme 

puissante pour proclamer la victoire en Christ, ou une arme de destruction contre nous-mêmes et contre les autres. 

Le renforcement par la Parole passe donc nécessairement par une discipline de la langue, car c'est par elle que nous 

confessons notre identité en Christ, que nous affirmons notre foi, que nous bénissons ou maudissons.  

Jacques, le frère de Jésus, consacre un passage entier au pouvoir de la langue. Il écrit : « Ainsi la langue aussi est un 

petit membre et elle en tire grand orgueil. Voyez, un petit feu embrase une grande forêt. La langue aussi est un feu ; 

c'est le monde d'iniquité que la langue. La langue est placée parmi nos membres, elle souille tout le corps et embrase 

le cours de la vie, et elle est embrasée par l'enfer ». 

Cette image n'est pas une exagération poétique : elle décrit une réalité spirituelle. Une parole négative, une plainte 

habituelle, une insulte prononcée, une calomnie murmurée — ces choses semblent anodines au moment, mais elles 

s'accumulent, se répandent, et finissent par détruire notre propre foi et celle des autres. 

Jésus le rappelle clairement : « car c'est du cœur que procèdent les mauvaises pensées, les meurtres, les adultères, les 

fornications, les vols, les faux témoignages, les blasphèmes ». Autrement dit, nos paroles ne font pas que révéler ce 

qui est en nous ; elles renforcent ce qui est en nous. Si notre cœur est rempli de doute, nos paroles de doute vont 

alimenter ce doute. 

Question : pourquoi la langue est-elle si puissante ? 

1) Parce que la langue exprime ce que croit le cœur. Si notre cœur croit au mensonge, à la faiblesse, à 

l'abandon de Dieu, notre bouche le proclamera, et cette proclamation renforcera la croyance erronée. 

Inversement, si notre langue confesse la vérité de Dieu, elle alimente une foi plus forte comme nous 

l’enseigne Salomon « La mort et la vie sont au pouvoir de la langue ; et celui qui l’aime en mangera les 

fruits. » 

Commenté [JC59]: Matthie
u 6.7 

Commenté [JC60]: 1Pierre 
5.7 

Commenté [JC61]: Jacques 
4.15 

Commenté [JC62]: Matthie
u 15.17-18 

Commenté [JC63]: Jacques 
3.5-7 

Commenté [JC64]: Matthie
u 15.19 

Commenté [JC65]: Proverb
es 18.21 



Etudes Bibliques 03 – Ploërmel Janvier 2026 
Comment muscler sa foi 

Trois manières de muscler sa foi – la confession de foi : 

Paul écrit : « Si tu confesses de ta bouche le Seigneur Jésus et si tu crois dans ton cœur que Dieu l'a ressuscité, tu seras 

sauvé. Car c'est en croyant du cœur qu'on parvient à la justice, et c'est en confessant de la bouche qu'on parvient au 

salut ». Remarquons l'ordre : le cœur croit d'abord, puis la bouche confesse. Mais une fois la confession exprimée, elle 

renforce la croyance du cœur. C'est un cycle vertueux : plus nous confessons la vérité, plus notre foi grandit. 

À l'inverse, plus nous confessons le doute, la peur, le manque, et plus notre foi s'affaiblit. C'est pourquoi Salomon dit 

: « La mort et la vie sont au pouvoir de la langue ; quiconque l'aime en mangera les fruits ». Les paroles de mort sont 

celles qui tuent la foi : « Je n'y arriverai jamais », « Dieu m'a abandonné », « Je suis trop faible », « C'est impossible ». 

Les paroles de vie sont celles qui affirment la réalité de Dieu : « Jésus m'a sauvé », « Dieu est avec moi », « En Christ, 

je suis capable », « Rien n'est impossible à Dieu ». 

Question : qu'est-ce qui donne du pouvoir à la parole ? 

1) Ce qui donne du pouvoir à la parole, c'est la croyance du cœur. Une parole vide est sans effet. Mais 

une parole accompagnée d'une foi sincère, même simple, crée une réalité. Jésus dit à ses disciples : 

«C'est pourquoi je vous dis: Tout ce que vous demanderez en priant, croyez que vous l'avez reçu, et 

vous le verrez s'accomplir.». C'est la combinaison de la foi du cœur et de la parole exprimée qui crée 

le changement. 

Donc c’est une confession positive que nous déclarons et Jésus attend cela de notre part « Jésus lui dit : Si tu peux ! 

Tout est possible à celui qui croit ». C’est la prise en compte de ce que Dieu a dit sur nous. Pas une pensée positive 

creuse, mais une affirmation de la vérité biblique appliquée à notre situation réelle. Pourquoi la confession ? Parce 

que Paul nous montre un principe : la confiance du cœur couplée à la parole de la bouche produit le salut. Cela signifie 

que nos paroles extérieures renforcent nos convictions intérieures. Plus nous confessons la vérité de Dieu, plus notre 

cœur s'en imprègne. 

Je suis faible Au reste, fortifiez-vous dans le Seigneur, et par sa force toute-puissante 

Dieu m'a oublié 
L'Éternel affermit les pas de l'homme, Et il prend plaisir à sa voie; S'il tombe, il n'est pas 
terrassé, Car l'Éternel lui prend la main. 

C'est impossible Tout est possible à celui qui croit  

Je suis rejeté 
et, depuis toujours, il a voulu que nous devenions ses fils par Jésus-Christ. Il a voulu cela 
dans sa bonté. Alors chantons la gloire de Dieu pour la grandeur de ses bienfaits ! Il 
nous les donne généreusement par son Fils très aimé. 

Cette discipline ne consiste pas à nier la réalité des difficultés, mais à mettre la réalité de Dieu au-dessus des 

circonstances. David le faisait constamment dans les Psaumes. Traqué par Saül, poursuivi, seul, il crie : « L'Éternel est 

ma lumière et mon salut. De qui aurais-je crainte ? L'Éternel est la soutien de ma vie. De qui aurais-je peur ? ». En 

prononçant ces paroles, David ne changeait pas immédiatement ses circonstances, mais il affermissait sa foi et sa 

confiance. Sa langue devenait un outil de victoire intérieure. 

Trois manières de muscler sa foi – le silence stratégique : 

Les proverbes sont une source d’enseignements intéressants car on y trouve des perles de sagesses. 

 Question : le silence est d’or et la parole d’argent est un proverbe de la bible ? 

1) Non, l’expression « Le silence est d’or et la parole est d’argent » n’est pas un proverbe biblique, c’est 

un adage populaire qui valorise la prudence dans la parole. Cependant, la Bible souligne elle aussi la 

sagesse du silence et l’importance de bien parle : « Celui qui retient ses paroles connaît la science, Et 

celui qui a l'esprit calme est un homme intelligent. Même un insensé, quand il se tait, passe pour sage 

; celui qui ferme ses lèvres est un homme intelligent. » Ce verset montre que le silence peut protéger, 

éviter les erreurs et refléter la sagesse, tout comme la Bible insiste sur le pouvoir de la langue 

lorsqu’elle proclame la vérité. Ainsi, bien parler et savoir se taire sont tous deux des attitudes que Dieu 

valorise. 

Commenté [JC66]: Romains 
10.9-10 

Commenté [JC67]: Proverb
es 18.21 

Commenté [JC68]: Marc 
11.24 

Commenté [JC69]: Marc 
9.23 

Commenté [JC70]: Romains 
10.9-10 

Commenté [JC71]: Ephésien
s 6.10 

Commenté [JC72]: Psaumes 
37.23-24 

Commenté [JC73]: Marc 
9.23 

Commenté [JC74]: Ephésien
s 1.5-6 (Parole de Vie) 

Commenté [JC75]: Psaumes 
27.1 

Commenté [JC76]: Proverb
es 17.28 



Etudes Bibliques 03 – Ploërmel Janvier 2026 
Comment muscler sa foi 

Si la parole positive renforce la foi, le silence au mauvais moment la détruit. Il y a un temps pour parler et un temps 

pour se taire. Le silence stratégique signifie : 

 Ne pas proclamer le doute : quand vous êtes dans l'incertitude, le doute ou la peur, fermez votre bouche. 

Attendez d'avoir reçu une parole claire de Dieu avant de la proclamer. David comprenait cela : «Je disais: Je 

veillerai sur mes voies, De peur de pécher par ma langue; Je mettrai un frein à ma bouche, Tant que le méchant 

sera devant moi. Je suis resté muet, dans le silence; Je me suis tu, ». De même, Job, au cœur de sa souffrance 

extrême, a reproché à ses amis de trop parler et d’annoncer le doute. Il a dit : « Quant à vous, mes amis, vous 

forgez des mensonges, vous êtes tous des médecins incompétents. Ah ! si vous gardiez le silence ! Alors vous 

seriez sages. ». Mais avant cela, il a attendu, écouté, cherché à comprendre la sagesse de Dieu plutôt que de 

répandre son incertitude autour de lui. 

 Ne pas donner voix au problème : Quand vous énumérez sans fin vos difficultés, quand vous répétez votre 

peur à quiconque veut l'entendre, vous renforcez intérieurement ce sentiment d'impuissance. La parole a du 

pouvoir : elle crée une réalité mentale et spirituelle. Proverbes nous avertit : «L'insensé met en dehors toute 

sa passion, Mais le sage la contient. ». Autrement dit, verbaliser chaque peur, chaque doute, chaque 

problème, c'est les rendre plus réels et plus puissants. La sagesse consiste à retenir ses paroles, à les filtrer, à 

ne pas transformer chaque pensée en proclamation publique. 

 Ne pas contredire la Parole : Parfois, vous recevez une parole de Dieu — une promesse, une direction, un 

encouragement — et immédiatement, vous la contredisez par vos paroles : « Ça ne marchera jamais », « C'est 

trop beau pour être vrai », « Je ne suis pas digne ». Ces paroles sont comme des épées qui tuent la graine que 

Dieu a semée en vous. Jésus l'enseigne par la parabole du semeur : « Celui qui a reçu la semence dans les 

pierres, c'est celui qui entend la parole et la reçoit aussitôt avec joie ; seulement il n'a pas de racine en lui-

même, il est l'homme d'un moment, et dès que l'affliction ou la persécution survient à cause de la parole, il y 

trouve une occasion de chute ». 

La parole de Dieu a besoin de silence pour germer. Elle a besoin que vous ne la contredisiez pas immédiatement. Si 

Dieu a parlé, taisez-vous et laissez sa parole faire son œuvre. Comme le dit Paul : « Ma parole et ma prédication ne 

reposaient pas sur les discours persuasifs de la sagesse, mais sur une démonstration d'Esprit et de puissance ». Alors 

quand faut-il se taire ?  Quand nous sommes dans une émotion forte (colère, peur, découragement), attendons avant 

de parler d'une décision ou d'une critique. Quand nous ne savons pas si Dieu nous a vraiment parlé, taisons-nous 

jusqu'à avoir la confirmation. Quand notre cœur est rempli de doute, ne proclamons pas notre doute; gardons le 

silence ou cherchons une parole de confiance à dire. 

Trois manières de muscler sa foi – Les paroles de bénédiction intentionnelle : 

Le troisième exercice de musculation est la bénédiction intentionnelle. Cela ne signifie pas simplement vous retenir 

de paroles mauvaises : cela signifie passer à l'offensive spirituelle en bénissant activement ce qui vous entoure « Qu'il 

ne sorte de votre bouche aucune parole mauvaise, mais, s'il y a lieu, quelque bonne parole, qui serve à l'édification et 

communique une grâce à ceux qui l'entendent. » 

Pourquoi bénir ? Parce que les paroles de bénédiction transforment celui qui les prononce. Elles le réconcilient avec 

lui-même, elles le libèrent de la rancune, elles le reconnectent avec l'amour de Dieu. Jésus n'enseigne pas la 

bénédiction des ennemis pour leur bien uniquement, mais pour notre libération : «Mais moi, je vous dis : Aimez vos 

ennemis, bénissez ceux qui vous maudissent, faites du bien à ceux qui vous haïssent, et priez pour ceux qui vous 

maltraitent et qui vous persécutent, » et la suite des versets nous explique pourquoi, c’est-à-dire être parfait comme 

notre Père Céleste. 

Bénir ceux qui nous ont fait du mal Bénir soi-même Bénir les circonstances difficiles 

Dire du bien d'une personne qui vous 
a blessé. Prier pour le bien de 
quelqu'un qui vous a nui. C'est 
l'application la plus difficile et la plus 
puissante de cette discipline. Jésus 
l'a fait à la croix : « Père, pardonne-

Affirmer à voix haute : « Je suis béni 
du Seigneur. Je suis une bénédiction 
pour les autres. Ma vie porte du fruit. 
Dieu agit en ma faveur ». Ces paroles 
ne sont pas de l'orgueil ; ce sont des 
affirmations bibliques. Paul dit : « 

« Même dans cette épreuve, Dieu 
bénira cette situation pour mon bien. 
Je crois que le Seigneur agit pour 
produire du bien de cette difficulté ». 
Cette bénédiction ne nie pas la 
douleur ; elle affirme la confiance 

Commenté [JC77]: Psaumes 
39.1-2 

Commenté [JC78]: Job 13.4-
5 

Commenté [JC79]: Proverb
es 29.11 

Commenté [JC80]: Matthie
u 13.20-21 

Commenté [JC81]: 1Corinth
iens 2.4 

Commenté [JC82]: Ephésien
s 4.29 

Commenté [JC83]: Matthie
u 5.44 



Etudes Bibliques 03 – Ploërmel Janvier 2026 
Comment muscler sa foi 

leur, car ils ne savent ce qu'ils font ». 
Cette bénédiction n'est pas une 
faiblesse ; c'est une force. Elle vous 
libère du poids de la rancune. Elle 
affirme que vous n'êtes pas défini 
par ce qu'on vous a fait, mais par ce 
que Dieu dit de vous. 

Béni soit le Dieu et Père de notre 
Seigneur Jésus-Christ, qui nous a 
bénis de toute bénédiction spirituelle 
en Christ ! ». Vous êtes béni en 
Christ. Le dire à voix haute ancre 
cette vérité dans votre cœur et 
affermit votre confiance en qui vous 
êtes. 

que Dieu œuvre au-delà de la 
souffrance. Paul l'exprime ainsi : « 
Nous savons, du reste, que toutes 
choses concourent au bien de ceux 
qui aiment Dieu, de ceux qui sont 
appelés selon son dessein ». Bénir 
une circonstance difficile, c'est 
affirmer cette foi que Dieu l'utilise 
pour notre bien. 

La bénédiction est l'antidote à la malédiction — à la fois celle que nous aurions pu prononcer contre d'autres ou contre 

nous-mêmes. Jacques le rappelle : « De la même bouche sortent la bénédiction et la malédiction. Il ne faut pas, mes 

frères, qu'il en soit ainsi ». Chaque parole que vous prononcez crée une réalité interne. La bénédiction crée la paix, la 

gratitude, la confiance. La malédiction crée l'amertume, la rancune, le doute. En choisissant de bénir, vous choisissez 

de construire votre environnement sur la paix et l'espérance. Paul conclut sur cette note : « Réjouissez-vous toujours. 

Priez sans cesse. Rendez grâces en toutes circonstances, car c'est la volonté de Dieu en Jésus-Christ à votre égard ». 

Obstacles et vigilance : les pièges de la langue mal disciplinée 

 Le piège de la complaisance (les “petites paroles” qui abîment) 

Beaucoup pensent que des paroles négatives dites “pour rire” ne comptent pas. Pourtant Jésus avertit : « Je vous le 

dis : au jour du jugement, les hommes rendront compte de toute parole vaine qu'ils auront proférée ». Ce type de 

paroles finit par banaliser la moquerie et le mensonge, installer une atmosphère de mépris ou de défaitisme, et affaiblir 

la foi au lieu de l’édifier. On finit par croire en ces paroles même si on se dit que c’est pour « rigoler ». 

 Le piège de la plainte perpétuelle (le murmure comme mode de vie) 

Il existe une différence entre exprimer une souffrance devant Dieu (ce que font les Psaumes) et s’installer dans le 

murmure. Paul ordonne : « Faites toutes choses sans murmures ni hésitations ». La plainte continuelle et habituelle 

devient un cancer spirituel qui se répand lentement et contamine celui qui l’énonce mais aussi ceux qui vont l’écouter 

pour finalement enterrer la foi sous le poids du défaitisme et de la morosité. Cela devient un fardeau bien trop lourd 

à porter. David peut dire : « Pourquoi t'abats-tu, mon âme, et gémis-tu au dedans de moi ? Espère en Dieu… » : il ne 

nie pas la peine, mais il la redresse en ramenant son cœur à l’espérance. C’est ainsi que l’on doit agir, toujours terminer 

par l’espérance que Dieu est notre forteresse, nous reconnaissons notre peine, nous la confions à Dieu et nous 

devenons confiant. 

 Le piège des paroles impulsives (parler sous l’émotion) 

L’impulsivité révèle souvent un cœur non maîtrisé. La Parole dit : « Que tout homme soit prompt à écouter, lent à 

parler, lent à se mettre en colère ». Pierre illustre bien ce danger : au moment de l’arrestation de Jésus, il frappe avec 

l’épée, mais Jésus le reprend : « Remets ton épée à sa place ». Après la Pentecôte, Pierre a appris à maîtriser sa langue, 

et elle est devenue un instrument puissant. Ses paroles ont converti des milliers de personnes. La discipline ne l'a pas 

rendu muet ou faible : elle l'a rendu puissant. La maturité spirituelle apprend à laisser l’Esprit Saint gouverner la 

réaction, afin que la langue devienne un instrument de paix et non de dégâts. 

Question : est-ce que discipliner sa langue est une contrainte ? 

1) La discipline de la langue n'est pas une contrainte ou une répression : c'est une libération. Un athlète 

n'est pas libre parce qu'il peut faire n'importe quoi ; il est libre parce qu'il a maîtrisé chaque muscle. 

De même, nous sommes libres quand nous avons maîtrisé nos paroles, parce que la langue devient un 

instrument de grâce, non de destruction.  

Le renforcement par la Parole passe donc par le contrôle de notre langue. Car c'est par elle que nous confessons notre 

foi, que nous affirmons notre identité en Christ, que nous bénissons ou maudissons. Plus nous disciplinons notre 

langue, plus notre muscle de foi se renforce. 

Commenté [JC84]: Luc 
23.34 

Commenté [JC85]: Ephésien
s 1.3 

Commenté [JC86]: Romains 
8.28 

Commenté [JC87]: Jacques 
3.10 

Commenté [JC88]: 1Thessal
oniciens 5.16-18 

Commenté [JC89]: Matthie
u 12.36 

Commenté [JC90]: Philippie
ns 2.14 

Commenté [JC91]: Psaumes 
42.12 

Commenté [JC92]: Jacques 
1.19 

Commenté [JC93]: Matthie
u 26.52 



Etudes Bibliques 03 – Ploërmel Janvier 2026 
Comment muscler sa foi 

5. Résistance – Persévérer dans l'épreuve 

Nous avons entraîné notre cardio spirituel, nous avons discipliné notre langue, nous sommes maintenant face à 

l'épreuve. C'est ici que la véritable foi se manifeste. Car il est relativement facile de croire quand tout va bien, quand 

les circonstances nous favorisent, quand les réponses arrivent rapidement. La vraie foi, celle qui a de la résistance, de 

l’endurance, c'est celle qui tient bon quand les circonstances s'opposent, quand les réponses tardent, quand la 

souffrance s'installe. 

L'épreuve n'est pas une exception dans la vie chrétienne ; elle est partie intégrante. Jésus l'a dit clairement : « Dans ce 

monde vous aurez des tribulations ; mais ayez confiance, j'ai vaincu le monde ». Pierre le rappelle : « Amis très chers, 

vous êtes dans le feu de la souffrance. Ne soyez pas surpris, ce n’est pas étonnant ! Ce feu va montrer ce que vous 

valez ». Mais si l'épreuve est inévitable, la manière dont nous la vivons dépend de nous. C'est là que la résistance 

spirituelle entre en jeu. C'est la capacité à tenir bon non pas quelques jours ou quelques semaines, mais sur la durée, 

malgré la douleur, le doute, la fatigue. C'est le dernier entraînement du muscle de foi : celui qui le forge dans la chaleur, 

qui le met à l'épreuve, qui le rend inébranlable. 

Comprendre l'épreuve : un outil, non une punition 

La distinction biblique : la tentation vs la tribulation 

Le mot grec « peirasmos » signifie à la fois « tentation » (incitation au péché) et « épreuve » (test de la foi). Jacques 

les distingue avec clarté : « Que personne, quand il est tenté, ne dise : « C'est Dieu qui me tente; car Dieu ne peut être 

tenté par le mal et ne tente lui-même personne Mais chacun est tenté quand il est entraîné et amorcé par sa propre 

convoitise. Puis la convoitise conçoit et enfante le péché; et le péché, quand il est consommé, enfante la mort ». 

Autrement dit, la tentation au péché vient de notre convoitise intérieure, pas de Dieu. Mais l'épreuve — le test, la 

tribulation — est très différente. C'est un outil que Dieu permet, parfois même qu'il envoie, non pour nous détruire, 

mais pour nous former. Jacques continue : « Mes frères, regardez comme une grande joie d'être exposés à diverses 

épreuves, sachant que l'épreuve de votre foi produit la fermeté ». Et Paul enchaîne : « Nous nous glorifions même dans 

les tribulations, sachant que la tribulation produit la persévérance, la persévérance produit la maturité, et la maturité 

produit l'espérance ». 

Question : pourquoi Dieu permet-il les épreuves ? 

1) Parce que l'épreuve est l'outil par lequel la foi grandit et se fortifie. Sans épreuve, la foi reste théorique et 

fragile. C'est comme un muscle : sans résistance, sans effort, il ne se développe pas. Un chrétien qui n'a jamais 

affronté d'épreuve est comme un athlète qui n'a jamais entraîné : quand la vraie difficulté arrive, il s'effondre. 

Ainsi, nous pourrons dire comme le psalmiste « En effet, tu nous as mis à l’épreuve, ô Dieu, tu nous as purifiés 

au creuset comme l’argent ». 

L'épreuve comme révélateur # conséquence : 

L'épreuve révèle l’état de notre foi. Elle ne la crée pas, elle la met à jour. Jésus l'explique par la parabole du semeur : 

« Mais celui qui a reçu la semence dans les pierres, c'est celui qui entend la parole et la reçoit aussitôt avec joie ; 

seulement il n'a pas de racine en lui-même, il est l'homme d'un moment, et dès que l'affliction ou la persécution survient 

à cause de la parole, il y trouve une occasion de chute ». L'affliction et la persécution n'ont pas créé le manque de foi ; 

elles l'ont révélé. Le sol était superficiel dès le départ. L'épreuve a simplement montré où était le problème. Pour ceux 

dont la foi a des racines profondes, l'épreuve a un effet inverse : elle l'approfondit. C'est pourquoi les plus grands 

saints, souvent, ont traversé les plus grandes épreuves. Leur foi n'a pas été détruite ; elle a été testée, et elle a émergé 

plus forte. 

Toutes les difficultés ne sont pas des épreuves envoyées par Dieu pour faire grandir notre foi. Certaines sont 

simplement le fruit de nos choix, de notre désobéissance ou de notre manque de sagesse. La Bible est claire : « Ce 

qu’un homme aura semé, il le moissonnera aussi ». Une maladie liée à une conduite pécheresse, une peine de prison 

résultant d’un vol, d’une agression ou une dépendance à la drogue liée à de mauvaises fréquentations ne sont pas des 

tests spirituels, mais les conséquences naturelles du péché. Jacques le rappelle avec force : « Que personne, lorsqu’il 

est tenté, ne dise : C’est Dieu qui me tente… chacun est tenté quand il est attiré et amorcé par sa propre convoitise ». 

Commenté [JC94]: Jean 
16.33 

Commenté [JC95]: 1Pierre 
4.13 (Parole de Vie) 

Commenté [JC96]: Jacques 
1.13 

Commenté [JC97]: Jacques 
1.2-3 

Commenté [JC98]: Romains 
5.3-4 

Commenté [JC99]: Psaumes 
66.10 

Commenté [JC100]: Matthi
eu 13.20-21 

Commenté [JC101]: Galates 
6.7 

Commenté [JC102]: Jacque
s 1.13-14 



Etudes Bibliques 03 – Ploërmel Janvier 2026 
Comment muscler sa foi 

Dieu peut bien sûr user de ces situations pour reprendre, corriger et restaurer, comme un Père aimant, mais il est 

essentiel de ne pas confondre discipline divine et épreuve de la foi. Reconnaître cette différence permet une 

repentance sincère et ouvre la voie à une restauration authentique, là où l’épreuve envoyée par Dieu appelle à la 

persévérance et à la confiance. 

Les types d'épreuves et comment les affronter : 

L'épreuve de la souffrance physique : 

Job était riche, heureux, fidèle à Dieu. Puis tout s'est effondré : sa richesse disparaît, ses enfants meurent, son corps 

est couvert de plaies. Ses amis arrivent et lui disent qu'il doit avoir péché. Mais au cœur de sa souffrance, Job confesse 

: «Mais je sais que mon Rédempteur est vivant, Et qu'il se lèvera le dernier sur la terre. Quand ma peau sera détruite, 

il se lèvera; Quand je n'aurai plus de chair, je verrai Dieu». La souffrance physique est peut-être l'épreuve la plus 

difficile, parce qu'elle est réelle, constante, et souvent sans explication claire. La réaction biblique n'est pas la négation 

(« Ce n'est rien »), ni de jouer au héros (« t’inquietes, je gère »), ni la rébellion (« Dieu m'a abandonné »), mais 

l'affirmation de la confiance en Dieu malgré la souffrance. 

Paul, qui a connu la souffrance profonde, écrit : « C'est pourquoi nous ne perdons pas courage. Et tandis que notre 

homme extérieur se détruit, notre homme intérieur se renouvelle de jour en jour. Car nos légères afflictions du moment 

présent produisent pour nous, au-delà de toute mesure, un poids éternel de gloire ». Remarquons que Paul ne dit pas 

que la souffrance n'est pas réelle (« légères afflictions » ici désigne simplement la perspective à court terme). Il dit que 

la souffrance produit quelque chose : une gloire éternelle. L'épreuve physique, bien que terrible, peut servir à un 

développement éternel. 

Question : comment réagir à la souffrance physique ? 

1) Reconnaître que la souffrance est réelle et douleur. Ne pas faire semblant que « tout va bien ». 

2) Ensuite, demander à Dieu non seulement la guérison, mais aussi la sagesse pour en tirer du sens. 

3) Prier pour que cette souffrance soit utile à quelque chose : purifier votre foi, vous rapprocher de Dieu, 

vous permettre de compatir avec d'autres etc. 

4) Enfin, chercher l'aide médicale si nécessaire. Dieu ne condamne pas les soins ; au contraire, il les 

encourage. 

L'épreuve du doute prolongé : 

Dieu promet à Abram « je ferais de toi une grande nation ».  Abraham vieillit, sa femme Sara est stérile. Dieu répète la 

promesse. Et Abraham... attend. 25 ans d'attente. Abraham a douté. Il a pris Agar. Mais Dieu n'a pas abandonné sa 

promesse. Le doute prolongé est frustrant parce qu'il n'y a pas de crise claire, pas d'événement dramatique (ex. 

retrouver un travail correct). C'est simplement que la promesse tarde, que les questions restent sans réponse, que la 

direction n'est pas claire. Beaucoup de croyants perdent leur foi dans le doute prolongé, parce qu'ils pensent qu'un 

vrai chrétien ne douterait pas. 

Mais les héros de la Bible sont remplis de doute. David doute : «Jusques à quand, Éternel ! m'oublieras-tu sans cesse? 

Jusques à quand me cacheras-tu ta face ? » Jérémie doute au point de maudire le jour de sa naissance « Maudit sois 

le jour où je suis né! Que le jour où ma mère m'a enfanté Ne soit pas béni ! ». Même Jésus à la croix a dit : « Mon Dieu, 

pourquoi m'as-tu abandonné ? ». 

Le doute n'est pas un péché ; c'est une question. Et les questions peuvent approfondir la foi si elles sont posées avec 

une disposition à écouter Dieu. Paul dit : « Afin que Christ habite dans vos cœurs par la foi, étant enracinés et fondés 

dans l'amour, afin que vous soyez capables de comprendre avec tous les saints quelle est la largeur, la longueur, la 

profondeur et la hauteur et de connaître l'amour de Christ, qui surpasse toute connaissance ». La connaissance de Dieu 

croît dans le doute, pas en l'absence de doute. Pendant que vous posez des questions, Dieu vous forme. 

Question : comment réagir au doute prolongé ? 

Commenté [JC103]: Hébreu
x 12.6 

Commenté [JC104]: Job 
19.25-26 

Commenté [JC105]: 2Corint
hiens 4.16-17 

Commenté [JC106]: Genèse 
12.2 

Commenté [JC107]: Psaum
es 13.2 

Commenté [JC108]: Jérémi
e 20.14 

Commenté [JC109]: Matthi
eu 27.46 

Commenté [JC110]: Ephési
ens 3.17-21 



Etudes Bibliques 03 – Ploërmel Janvier 2026 
Comment muscler sa foi 

1) Poser vos questions à Dieu, pas aux autres (du moins pas en premier). Dire : « Seigneur, pourquoi ? 

Comment ? Quand ? » comme le faisait le prophète Habacuc « Jusques à quand, ô Eternel, appellerai-je à 

l’aide sans que tu ne m’entendes ? » 

2) Ensuite, chercher sa réponse dans la prière, dans la Parole, dans le conseil sage. Et surtout, continuer à 

obéir pendant que vous attendez la réponse. Abraham n'a pas attendu passivement ; il a continué à vivre 

en justice, à adorer Dieu, même si la promesse tardait. C'est cette obéissance dans le doute qui forge la 

vraie foi. 

L'épreuve de l'injustice et de la persécution : 

Étienne a reçu la grâce de Dieu, il a fait des miracles, il a prêché avec autorité. Et pourtant, il a été traîné devant le 

Sanhédrin, accusé faussement, et finalement lapidé. Pendant qu'on le lapidait, Étienne a dit : « Je vois les cieux ouverts 

et le Fils de l'homme assis à la droite de Dieu ». Sa foi n'a pas plié sous la persécution ; elle s'est envolée vers le ciel. 

L'injustice est peut-être l'une des épreuves les plus corrosives, parce qu'elle blesse non seulement notre corps, mais 

aussi notre sens de la justice. « Ce n'est pas juste ! » crie notre cœur. Et c'est vrai. Ce n'est pas juste. Mais la foi ne 

repose pas sur la justice du monde ; elle repose sur la justice de Dieu. 

Jésus le sait. Il a connu l'injustice ultime : arrêté sans preuve, jugé par des hypocrites, crucifié entre des criminels. Et 

pourtant, il a dit : «Père, pardonne-leur, car ils ne savent ce qu'ils font». De même, Paul qui a connu la persécution et 

l’injustice à cause du nom de Jésus dira « Mais dans toutes ces choses nous sommes plus que vainqueurs par celui qui 

nous a aimés ». 

Question : comment réagir à l'injustice et la persécution ? 

1) Prier d'abord pour vos persécuteurs (difficile, mais c'est ce que Jésus a fait à la croix). 

2) Ensuite, refuser la vengeance. Laisser la justice à Dieu. Paul dit : « Ne vous vengez pas vous-mêmes, 

bien-aimés, mais laissez la place à la colère; car il est écrit : C'est à moi qu'appartient la vengeance, dit 

le Seigneur, c'est moi qui paierai ».  

3) Enfin, chercher des témoins et du soutien. L'injustice est plus facile à porter en communauté que seul. 

Les trois principes de la résistance dans l'épreuve 

L’affermissement progressif L’ancrage dans la Parole La communion dans la souffrance 

Il est rare que l’épreuve nous brise 
d’un seul coup. Elle nous courbe 
graduellement, comme une tige 
qu'on plie. La résistance consiste à 
ne pas céder à cette courbure 
progressive. Pierre dit : « Après que 
vous aurez souffert un peu de temps, 
le Dieu de toute grâce, qui vous a 
appelés en Jésus-Christ à sa gloire 
éternelle, vous perfectionnera lui-
même, vous affermira, vous 
fortifiera, vous rendant 
inébranlables ». 

Plus l'épreuve est grande, plus nous 
avons besoin de nous ancrer dans 
quelque chose de stable. Et la seule 
chose qui ne change jamais, c'est la 
Parole de Dieu. Jésus a résisté à 
Satan dans le désert avec trois 
paroles : « Il est écrit... » Trois fois, il 
a répliqué aux tentations de Satan 
avec la Parole. 

La dernière erreur est d'affronter 
l'épreuve seul. Beaucoup de 
croyants, par fierté ou par honte, 
isolent leur souffrance. Ils prient 
seul, pleurent seul, doutent seul. Et 
ils s'effondrent sous le poids. 
Paul dit : « Portez les fardeaux les uns 
des autres, et accomplissez ainsi la 
loi du Christ ».  

Ce n'est pas instantané. C'est un 
processus. Et ce processus prend du 
temps. C'est pourquoi beaucoup 
échouent : ils s'attendent à une 
guérison rapide ou à une délivrance 
immédiate. Quand elle tarde, ils 
abandonnent. Mais les vrais héros de 
la foi sont ceux qui tiennent bon « un 
peu de temps » supplémentaire. 
Abraham a attendu 25 ans avant de 

Moïse, avant de mourir, a dit au 
peuple : « Ce ne sera pas un vain 
discours pour vous, car c'est votre 
vie, et par ce discours vous 
prolongerez vos jours dans le pays ». 
La Parole est votre vie. Dans 
l'épreuve, votre vie dépend de votre 
connexion à la Parole. David 
confesse : «Combien j'aime ta loi ! 
Elle est tout le jour l'objet de ma 

Votre épreuve n'est pas une honte. 
C'est une opportunité pour que 
d'autres vous portent et pour que 
vous portiez d'autres. Paul le dit 
clairement : « Je me réjouis de ce que 
je souffre pour vous... ». Sa 
souffrance avait du sens parce 
qu'elle était partagée, intégrée à la 
vie de l'Église. 

Commenté [JC111]: Habacu
c 1.2 

Commenté [JC112]: Actes 
7.56 

Commenté [JC113]: Luc 
23.34 

Commenté [JC114]: Romain
s 8.37 

Commenté [JC115]: Romain
s 12.29 

Commenté [JC116]: 1Pierre 
5.10 

Commenté [JC117]: Matthi
eu 4.4-10 

Commenté [JC118]: Galates 
6.2 

Commenté [JC119]: Deutér
onome 32.46-47 

Commenté [JC121]: Colossi
ens 1.24 



Etudes Bibliques 03 – Ploërmel Janvier 2026 
Comment muscler sa foi 

voir la promesse se réaliser. Job a 
attendu à travers des années de 
souffrance. Jésus a attendu 30 ans 
avant de commencer son ministère. 

méditation». Pendant ses années 
d'exil, poursuivi par Saül, trahi par 
ses amis, David n'avait que la Parole. 
Et elle l'a soutenu. 

Dans l’épreuve, le jeûne et le service deviennent deux “exercices de résistance” très concrets : ils recentrent le cœur 

sur Dieu et empêchent la souffrance de nous replier sur nous-mêmes. Le jeûne est une manière d’humilier 

volontairement son âme devant Dieu et de lui redire : « Tu es ma vraie force, pas mes ressources ». Le service, lui, nous 

garde dans l’obéissance active : Paul dit clairement « Ne nous lassons pas de faire le bien ; car nous moissonnerons au 

temps convenable, si nous ne nous relâchons pas ». Pierre va dans le même sens quand il relie souffrance et 

persévérance pratique : « Ainsi, que ceux qui souffrent selon la volonté de Dieu remettent leurs âmes au fidèle Créateur, 

en faisant ce qui est bien ». Autrement dit, la résistance ne consiste pas seulement à « tenir intérieurement », mais à 

continuer à faire le bien malgré la fatigue, en s’en remettant à Dieu, car l’épreuve de la foi produit la patience et mûrit 

le croyant. 

Obstacles et fausses routes dans l'épreuve : 

Le piège de la rationalisation : 

Face à l’épreuve, nous cherchons souvent à tout expliquer : « Ai-je péché ? Est-ce une leçon ? Dieu prépare-t-il quelque 

chose ? » Ces questions peuvent être légitimes, mais elles deviennent parfois une manière d’éviter d’affronter la 

souffrance elle-même. Job en a fait l’expérience : ses amis ont cherché une cause morale à son malheur — « Souviens-

toi : quel innocent a jamais péri ? » — alors que Dieu déclare plus tard qu’ils n’ont pas parlé droitement de Lui. Job, lui, 

maintient son intégrité, sans comprendre ce qui lui arrive. Lorsque Dieu lui répond enfin, Il ne donne pas d’explication, 

mais révèle sa présence et sa souveraineté. L’épreuve ne reçoit pas toujours une raison ; elle pose parfois une seule 

question essentielle : « Me fais-tu confiance, même sans comprendre ? ». Les proverbes nous rappellent « Confie-toi 

en l’Éternel de tout ton cœur, et ne t’appuie pas sur ta sagesse. » 

Le piège du silence de Dieu : 

L'une des épreuves les plus difficiles est quand Dieu semble silencieux. Vous priez, mais pas de réponse. Vous lisez la 

Parole, mais elle semble vide. Vous cherchez un signe, mais il n'y a que le silence. Habacuc le confesse : « Je crie et tu 

ne m'entends point ; je crie encore à cause de la violence, et tu ne viens point à mon secours ». Mais Habacuc ne 

renonce pas. Il continue : « Et bien que le figuier ne fleurisse pas, que la vigne ne produise rien... moi, je me réjouirai 

au Seigneur, je triompherai en Dieu mon salut ». Le silence de Dieu n'est pas son absence. C'est souvent sa façon de 

nous forcer à croire en lui, non en ses bienfaits. 

Le piège de l'amertume : 

L'épreuve prolongée peut créer de l'amertume. « Pourquoi moi ? Pourquoi pas un autre ? Dieu est injuste. » Cette 

amertume se plante dans le cœur et empoisonne non seulement votre foi, mais aussi vos relations. L'antidote à 

l'amertume est la gratitude volontaire. Non pas gratitude pour la souffrance (« Merci pour cette maladie»), mais 

gratitude malgré la souffrance (« Merci Seigneur, tu es bon, même ici »). Paul dit : « Rendez grâces en toutes 

circonstances, car c'est la volonté de Dieu en Jésus-Christ ». 

Question : Comment tenir bon dans nos faiblesses et avec Dieu ? 

1) La résistance n'est pas l'absence de faiblesse ; c'est la capacité à tenir bon malgré la faiblesse. C'est 

marcher avec Dieu, même quand ses empreintes de pas semblent invisibles. C'est croire qu'il y a du 

fruit au-delà de la souffrance, même quand nous ne le voyons pas. Jésus a dit : « En ce monde vous 

aurez des tribulations ; mais ayez confiance, j'ai vaincu le monde ». Il ne nous promet pas une vie sans 

épreuves. Il nous promet la victoire à travers les épreuves. C'est la dernière phase de la musculation 

de la foi : celle qui la forge dans le feu, qui la rend inébranlable, qui lui donne une profondeur éternelle. 

Muscler sa foi, c'est donc apprendre à résister. Et la résistance se construit, jour après jour, dans les 

épreuves, avec le Saint-Esprit qui nous soutient et la communauté qui nous porte. 

Commenté [JC120]: Psaum
es 119.97 

Commenté [JC122]: Galates 
6.9 

Commenté [JC123]: 1Pierre 
4.19 

Commenté [JC124]: Job 4.7 

Commenté [JC125]: Job 
42.7 

Commenté [JC126]: Job 
38.1-4 

Commenté [JC127]: Prover
bes 3.5 

Commenté [JC128]: Habacu
c 1.2 

Commenté [JC129]: Habacu
c 3.17-18 

Commenté [JC130]: 1Thess
aloniciens 5.18 

Commenté [JC131]: Jean 
16.33 


